#### THE LAWA GUARDIAN SPIRITS OF CHIENGMAI

159

#### Kraiser Mimmanhaeminda

Pu Sach, Ya Sach & Sudeva Rikshi

To the west of the walled city of Chiengmai runs a mountain range, Doi Sutep (figure 1) and roaming these mountains are the guardian spirits of Chiengmai: Pu Sach (นักสะ) and Ya Sach (นักสะ) and their male offspring, Sudeva Rikshi (นอกฤษที). Six minor spirits attend the three major guardian spirits; these are Khun Sacntong (นุนสามารา) Khun Kik (นุนนิยา) Khun Kang (นุนคารา) Khun Guednoi (นุนคารา) Khun Guedluang (นุนคารา) and Phya Ravi (พฤกราว).

According to tradition Pu Saeh, Ya Saeh and their son were cannibals, taking great delight in consuming human flesh. Though termed 'giants', in reality, they were human beings whose ancestors were the Lawa aboriginees residing in the basin of River Ping long before the Mon people founded their Kingdom of Lamphun, a sister kingdom of Dvaravati. This was the period when the Thai people are believed to have been in Yunnan in South China. The Lawa were savage, head-hunters who practiced cannibalism. They were no different from the Wa in northern Burma or the Naga in northeastern Burma near Assam, where head-hunting is practiced to this day. It was usual in those days for men who had begun to appreciate civilization to condemn those less developed as 'giants'. The epic battles

1) Actually, Pu Sach and Ya Sach's son's original name is not known; he is called 'Sudeva Rikshi'. Sudeva later became a monk and practiced that sublime meditation on Doi Sutep that prompted him to found the city of Haribhunjaya (พิวิษารัก) or Lamphun. He took a Mon princess, Chamadevi (พิมิษาร์) from Lopbari to reign as his queen in 663. Doi Sutep, some 5600 feet high, derives its name from Sudeva Rikshi, whose hermitage lays enroute to the royal summer palace of Bhubinga (กพิมค์). His ashes were taken from this sanctuary and interred on another mountain peak in front of which now stand the Forestry Experimental Station and the summer bungalow of the American Presbyterian Mission. To this day broken bricks are scattered about here and inhabitants of the area claim these to be fragments of the ruins of the monument to Sudeva Rikshi.

in Ramakien (Ramayana) may be referred to here in illustration: those inhabitants of India who began to enjoy a more advanced state assumed themselves human beings, with Rama and Lakshman as god-heads, and pronounced the less developed natives of Ceylon, under the leadership of Daskartha (Ravna), ferocious Singhalese 'giants'. Likewise the Mon, remarkably civilized when compared to the Lawa cannibals, termed the latter 'giants'. Again, in the legend of Jinakala-malipakarna (fundanalima) the Lawa people are considered heathens. Northern Thailand abounds in folk-lore and legend. Stories tell of the wanderings and of the visits of the Buddha to these parts—evidenced by monuments erected to his memory in many and different places. Here we would relate particulars of a visit of the Buddha that had some bearing on the cannibals: Pu Saeh and Ya Saeh and their son, Sudeva Rikshi. There are many regional variations to this tale.

Once, when the Buddha was alive, he traveled through the area where the three cannibals were living. This trio followed his trail in the hope of making a meal of him. When the Buddha arrived at Ban Panghai (บ้านปางใช) in the present district of Saluang, Amphur Mae Rim, Province Chiengmai (ตำแลสะถาง ตำแกลแม่วิม จังหวัดเรียงใหม่) he became aware, through serene meditation, of the intent of these three and he planned to use his omnipotence to subjugate them. He stamped his foot on a huge boulder, which, bearing his footprint, instantly sank level with the ground.<sup>2</sup>

The imprint of the foot of Gotama Buddha on the boulder brought terror into the hearts of the three cannibals, and discerning their fright, the Buddha commenced to deliver a sermon to convert

<sup>2)</sup> This was not the first footprint on this particular boulder. Before Gotama Buddha, the last of the enlightened ones, came to Ban Panghai, three Buddhas, Kakusandha, Konagamana and Kasapa, had visited here and imprinted their footprints on this same boulder. The last Buddha's footprint overlaps the footprints of the three previous Buddhas, making the total four in number; hence, the name of the place 'Phra Buddha Bada See Roi' (אור הוא של הוא ש



Doi Sutep from the roof of the Suriwongse Hotel, Chiengmai.



Figure 2
Statue of Sudeva Rikshi at Wat Phra Dhatu, Doi Sutep.

them from their cruelty and barbarism. Yet, though sensitive to the teaching of the Buddha, the taste of flesh and blood remained in them so that in penance they becought the Buddha, pleading that they daily enjayed human tlesh but, in accepting his divine precepts, they would beg to be allowed to kill one human being for food only once a year. The Buddha would not hear of it. Thereupon the cannibals pleaded to be allowed to partake of a human once in seven years. Again, the Buddha would not give his consent. Then the trio begged that if they would not be allowed to eat a human being whole they could taste human blood in a quantity caual to the size of the head of a fly. The Buddha smiled but made no response. The three savages pleaded further, then, that should they be forbidden the taste of human flesh they would be allowed the flesh of the buffalo. The Buddha denied this request since to cat the meat of domestic animals belonging to private persons was a matter of worldly dispensation over which he had no right of approval they would have to beg for this from the owner of the beauty.

Though the sermons of the Buddha could not altogether obliterate the craving for human flesh, the parent cannibals pledged their word they would not taste of it as long as the Buddha was alive, but they would not give an assurance that they would maintain a vegetable diet after the Buddha had gone to Nirvana. As for Sudeva Rikshi, he was so affected by the sermons that he there and then pledged to abstain forever from consuming human flesh-indeed, meat of any kind, and asked to become a monk. Later he disrobed to lead the life of a hermit, spending his time in deep meditation and prayer in a cave atop the mountain that later took his name: Doi Sutep, that is, Sudeva's Mountain (figure 2). After death, the trio became spirits roaming the environs of the mountain and so frightening villagers thereabout that shrines were erected for them: one at the foot of the mountain at Ban Tindoi, Tambon Sutep (บ้านที่ผลอย innageny) about four kilometers west of the city of Chiengmai, in a wooded area known as Dong Ho (195411); the other at the foot of Doi Kam (อออก) in Tambon Mae Hiah (แม่เพียะ) about five kilometers south of the airport at Chiengmai. The first shrine was meant to be the abode of Pu Saeh, the second, that of Ya Saeh. But a number of people in Tambon Sutep believe that the first and larger shrine was the residence of both Pu Saeh and Ya Saeh since from time immemorial the ruling princesses of Chiengmai came to offer food and make merit here. In my boyhood I came often to the foot of the mountains of Tambon Sutep to shoot birds. At that time the area was cool, shady under a dense canopy of huge trees; later, the trees were cleared by small-holders and the shrine of Pu Saeh and Ya Saeh, a large wooden structure with a tiled roof (figure 3) as well as other smaller shrines of their son and attendants (figure 4) altogether nine in number, were devastated by the ravages of time. There remained, in fact, a single shrine for all ten spirits. Recently, this area, formerly Ban Tindoi (น้านดีนออน) village, was expropriated by the government for the Chiengmai University. Subsequently, the shrine of the guardian spirits of Chiengmai was dismantled and moved to a new site nearby. Just before World War II this was a sacred place to which came the Ruling Prince of Chiengmai as well as the common multitude with annual offerings - a buffalo and other food, at the beginning of the rainy season. At Doi Kam and Ban Tindoi the annual sacrifice of a young male buffalo to the guardian spirits is still observed3. This, doubtless, will soon pass as the University brings modern learning to the coming generations.

#### Khun Luang Viranga

The Lawa revered one person of royal blood: Saen Luang or Khun Luang Viranga (ภูมพลวงวิวัสละ) sometimes known as Vilunga

- 3) The photographs used in illustration of this article were taken at such a ceremony on the 16th of June 1966—that is, the thirteenth day of the waning moon of the ninth month of the Northern Calendar.
- 4) The autochthonic tribe in the basin of the Ping River long remained isolated from and unaffected by outside development. At present the Lawa exist in groups scattered through the forest in Amphur Chomthong and Amphur Hod of Province Chiengmai and Amphur Mae Sarieng of Province Mac Hongson. They are to be found in other places, but not so numerously. Those living near the Thai are being gradually assimilated; those dwelling deep in the dense forest still keep much of their original culture. The Lawa belong to the Mon-Khmer linguistic group in North Thailand. According to the estimate given by Young they would number about 9000.



Figure 3
Shrine of Pu Saeh and Ya Saeh at Ban Tin Doi, Tambon Sutep (now part of the campus of Chiengmai University).

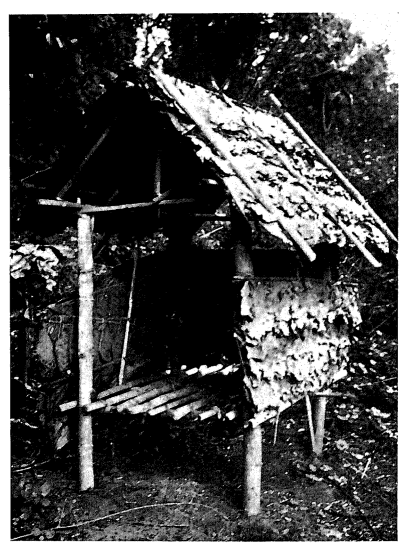


Figure 4
Shrine of a minor spirit at Ban Tin Doi, Tambon Sutep.

(hint) or Milunga (hint) the last in the line of Lawa tribal chieftains. His story, which I shall now touch upon, is tragic, a tale that brings sorrow to the hearts of many even at present.

The Lawa, possessed of a culture obviously inferior to that of the Mon, became spiteful and developed a great hatred for their neighbours. The Lawa chief, Khun Luang Viranga, laid siege against the Kingdom of Haribhunjaya (Lamphun) many times, but the Kingdom remained unscathed. Very possibly this was due to the strategems of Queen Chamadevi, a great lady of enchanting beauty. Her charms were irresistible and Khun Luang Viranga, fascinated, sought her hand in marriage. Queen Chamadevi benefited fully from her good looks, not only in maintaining the sovereignty of her small kingdom, but in consolidating the realm and extending its influence in the basin of the Ping River.

Here, we shall not recount her ready wit, artful statesmanship and fabrications which she used to the full in her contact with Khun Luang Viranga. We shall instead turn to the time when Khun Luang Viranga took to his death bed; for when he realized that he was betrayed in his love, Khun Luang Viranga succumbed broken-hearted. His last wish was that his remains be conveyed high onto the hilltop so that the Kingdom of Haribhunjaya would be within sight.

The funeral procession made its way along the mountain range of Doi Sutep past many places that now bear names derived from this time. The legend has it that at Pha Swa Pha Deng (MINI) walked over and some having walked under a certain creeping vine called Krua Khao Long (MINI) that caused those who walked under it to suffer a temporary loss of memory. Thus the musicians accompanying the procession became alienated from their Swa (cymbals) and Deng (bells), these being petrified into the rocks now named Pha Swa and Pha Deng.<sup>5</sup> Yet another spot, a pass near the peak of Doi Pui (novily)—the highest in the Doi Sutep range, bears the name

<sup>5)</sup> There were still other localities a little higher than the present day village of the Meo which were known as Pha Gong and Pha Klong (ผามือง ผากลอง).

Kiew Maew Plew (ก็วแมวได้ว). As the funeral procession arrived at this mountain pass (Kiew) the lid of Khun Luang Viranga's coffin (Maew) was blown off and borne away by the wind (Plew). In northern Thailand, and particularly in remote places, corpses were disposed of soon after death, and the coffin was made of inter-woven bamboo with sides lined with paper cut into various patterns. The coffin lid had the shape of a roof and was also made of bamboo and paper. The coffin, known as Long (พลักง), gave its name to another place: Doi Kwam Long, which aludes to the hilltop where the coffin was overturned so as to eject the corpse; the coffin being placed over the grave bottom-side up. This particular coffin was turned into stone, so the place was aptly named Pha Kwam Long (พากว่าหลักง)

Holiday-makers and tourists go to Doi Sutep to visit or pay homage at the gilded pagoda within which is interred a relic of the Buddha<sup>6</sup> (figure 5) and continue their sight-seeing at the royal summer palace, *Bhubinga*; few realize that this range is a monument to the love and bitter sorrow of Khun Luang Viranga—now transformed into a spirit the natives hold in awe to this day. The death of Khun Luang Viranga was the beginning of the end of Lawa unity: from this time onward the Lawa people began to be assimilated and their clan was reduced and scattered about the hills, leaving fast-disappearing memories of Lawa tradition and custom.

#### King Mengrai & the Buffalo Sacrifice

The Thai who evacuated China did not make their way southward in a mass migration but came in small numbers over a period

<sup>6)</sup> This sacred relic was brought from Bangcha (מוזאון) - one of the towns of the Sukhothai Kingdom, in 1369 by Phra Maha Sumanathera (מוזאון) in tribute to King Kuena (ก็อนา), ninth king of the Mengrai Dynasty. In 1386 King Kuena bore the relic, in ceremonial procession with a white elephant caparisoned with a golden howdah, to the Doi Sutep Range. The elephant proceeded wantonly through the Flower Garden Gate heading west-directed by deities and spirits, and wound its way up the steep slopes. Atop one of the peaks, it trumpeted, deliberately knelt down and died. Thus the site of the crypt was determined; the pagoda remains sacred to this day.

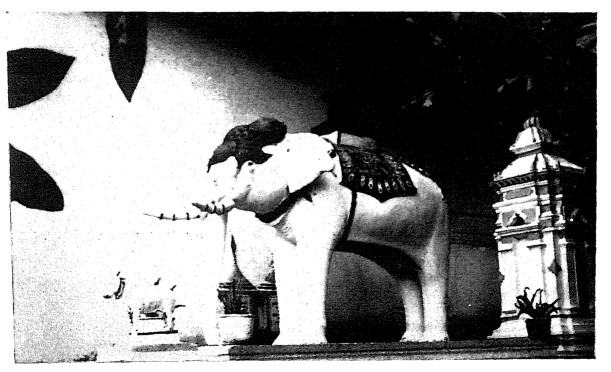


Figure 5
Statue of White Elephant that bore a relic of the Buddha to the top of Doi Sutep.



Figure 6

Typical young black male buffalo, with ears not longer than his horns, used in the offering ceremony to the Lawa Guardian Spirits of Chiengmai.

of many hundreds of years. When Khun Mengrai succeeded in mobilizing the Thai, he founded the Thai Yuan Kingdom at Chiengrai in 1262. During this time the Kingdom of Haribhunjaya (Lamphun) was ruled by Phya Yeeba who came to realize that his subjects were in large part Thai. Khun Mengrai conquered Lamphun in 1281, reducing it to a part of his Kingdom of Lanna Thai formed of former Mon territories. To the south, in the plains of what is now northcentral Thailand another group of Thai conquered the Khom or Khmer people and formed the Kingdom of Sukhothai. In both instances the culture of the conquered—of the Mon in the north and the Khmer to the south, was adopted and adapted to emerge as the heritage of the Thai of today. When Mengrai became lord of Lamphun he found that the Mon there held the faith of Buddhism, their literature was full, they had amicable relationships with the neighbouring Mon and Burmese states and the populace earned their livelihood from agriculture and were capable of channeling the water of the Ping River to irrigate their fields and farms.

Other than the revelations compiled in Lamphun, evidence of the high Mon civilization has been found in Vieng Mano (เวียงมโน)
-now Tambon Nongtong, Amphur Hangdong (กับถุดนองกอง อำเภอ หางกุง) and at Vieng Thakan (เวียงทำกาน) also known as Vieng Trakarn (เวียงทำกาน) in Tambon Tungseo, Amphur Sanpatong (กำบลทุ้งเดียว อำเภอสันทำกาน). These now deserted towns in the Province of Chiengmai are marked by the remains of moats and earth walls within which are found statuettes of terra cotta and sculpture in plaster illustrative of a Mon civilization that resembles that glimpsed through the excavations at the ancient Dvaravati sites in the Provinces of Nakhon Pathom and Ratburi to the south.

As noted, the inhabitants of northern Thailand held the guardian spirits in great reverence and built shrines for them at Tambon Sutep and Tambon Mae Hiah, Amphur Muang Chiengmai. These spirits, having come from the ancestors of the Lawa, were worshipped in the customary Lawa way. For example, buffaloes were slaughtered in veneration. This form of sacrifice, believed to be of Lawa origin, was adopted by the Thai who later migrated to this region. The

present Lawa dwelling deep in the forests of Amphur Hod and Amphur Chomtong in Chiengmai as well as in Amphur Mae Sarieng, Province Machongson, still sacrifice buffaloes to the protecting spirits (figures 6, 7 & 8). However, as these beasts fetch high prices and it is beyond the means of the Lawa to conduct the ceremony each year, they do it every four years. When Chiengmai was under a king and later when the province was governed by a ruling prince, the Thai conducted the offering as a yearly rite usually in advance of the beginning of the planting of rice, that is, at the onset of the monsoon, thereby soliciting the favours of the spirits to bestow enough rain for a plentiful harvest. The inhabitants were firm in the belief that the success or failure of the harvest was a matter of the will of the protecting spirits that resided along the waters that flowed from the ranges bounding the basin of the Ping. Here usually stood the shrines of spirits which the Thai Yuan called Phi Khun Nam (महाभाग). The farmers dwelling along these waterways present offerings to the spirits during rice planting to this day. Slaughtering buffaloes to offer to the spirits before the seasonal planting of paddy is also common to many regions inhabited by the Wa-in the State of Wa in northern Burma, and to the areas inhabited by the Naga-Nagaland in India.

Within the walled city of Chiengmai, at what is now the intersection of Rajdamnoen and Phra Pokklao roads, there was a shrine sheltering the spirit of King Mengrai, the founder of Chiengmai. This king met instant death when lightning struck him at the spot where the shrine was later built in consecration. He thus became another guardian spirit of Chiengmai-respected by kings and ruling princes as well as by the common people. Even though the legend states that Mengrai was a Thai, as were his comrades, King Ramkamhaeng of Sukothai and Ngam Muang (\$11303) of Payao, the people adopted the mode of the Lawa in making offerings to him. However, the buffalo sacrifice to the founder of the dynasty was abandoned some fifty years ago? The reign by a ruling prince was abolished when Chiengmai was brought completely into the Kingdom

<sup>7)</sup> The buffalo to be slaughtered had to be a young male, black in colour, with horns no longer than the length of its ears.

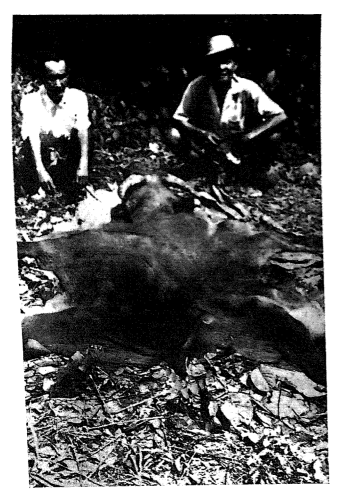




Figure 7
Buffalo head and skin offerred to Pu Saeh and Ya Saeh at Doi Kam, Tambon Mae Hiah 16 June 1966.



Figure 8

Buffalo head and skin, and meat prepared in different ways, all laid as an offering in front of the shrine of Pu Saeh and Ya Saeh at Doi Kam, Tambon Mae Hiah 16 June 1966.

of Siam and no one would take the initiative to slaughter buffaloes to offer to the spirits, partly, indeed, because of the high cost of the beast. Again, the rapid advance in education has decreed very many changes. As the custom faded, the shrine of Mengrai was by—passed—the site is now supplanted by housing. Sacrificial activity occurs only in Tambon Mae Hiah; in other areas offerings to the water spirits consist of fowls and pigs in place of buffaloes in order to effect economy.

The Thai in the north mixed with the Lawa over a lengthy period; living together peacefully. While the Thai held the reins of government the Lawa enjoyed complete freedom to follow their ways and to observe their traditions and customs. The Thai participated in performing the rite of slaughtering buffaloes to worship the ancestral spirits in accordance with the faith of the Lawa, being mindful that it was in the Lawa spirits that the guardian powers lay. When the spirits of Pu Sach and Ya Sach were being worshipped there would be a citation running: a respectively and in their swiddens; let not the rice of the Lawa die in their swiddens; let not the rice of the Thai wither and die in their fields. Clearly, the association between the Thai and the Lawa people was close.

We should observe that the ceremonial slaughter for offering to the spirits of the ancestors of the Lawa at Tambon Sutep and Tambon Mae High would be accompanied by a Buddhist rite in the form of an incantation and the offering of food to monks. When the rite was over, a banner bearing the image of the Buddha, called Phra Bot (भाराम्यू) would be raised upon a tall tree where it could swing in the wind. Phra Bot, a painting of some antiquity done on a cloth sheet some two meters wide and four meters long, depicted the Buddha and his disciples in a standing posture—to the left of the Buddha stood Moggallana and to the right Sariputra. Traditionally, this banner was placed in a chest of teak adorned in a gold leaf—pattern design and kept in the Golden Vihara at Wat Phra Singha, Chiengmai. Later, when Phra Srivijaya, a famous monk from Amphur Li, Province Lamphun, supervised repairs to Wat Phra Singha in 1926, a chieftain of Tambon Sutep removed this banner to Wat Kow Tue (วิทเกาท์อ)

an affiliate of Wat Suandok (วัดสวนตกา). During World War II, when Japanese troops used Wat Suandok as a garrison, the banner disappeared and only the box of guilded teak remains in Wat However, in 1926, the people of Tambon Mae Suandok (figure 9). Hiah made a facsimile of this banner and deposited it at Wat Pachi (บ้าซี) near Doi Kam (figure 10). Raising this banner aloft and allowing it to swing and flutter in the wind during the annual offering to the guardian spirits is intended to deceive the cannibalistic spirits into believing the Lord Buddha to be alive-the movement of the banner seeming to be his body movements, so that Pu Sach, Ya Sach and their offspring would hold to their vow not to taste of human flesh while the Buddha was alive (figures 11 & 12). Here, we might note that the last request of Pu Saeh and Ya Saeh-that they be allowed to taste human blood to the amount of a fly's head, would appear granted since on any occasion when a buffalo is slaughtered for sacrifice, villagers helping to kill the animal and accidentally cutting themselves are believed to be satisfying the desire of Pu Saeh and Ya Saeh for human blood.

Following are invocations to different guardian spirits used in the annual offering ceremony. Two original manuscripts containing the invocations have been found in the possession of village elders of Ban Tindoi and Ban Pachi of Tambon Mae Hiah. There is but a slight difference in the two versions, the texts agreeing almost fully. Both manuscripts are written in Thai Yuan Dharma characters. Here these are transliterated into modern Thai and translated into English. The writer wishes to express his gratitude to Dr. Michael Moerman of the Department of Anthropology, University of California at Los Angeles, for his gracious assistance in checking the translations.



Figure 9
Box of the original Phra Bot, now at Wat Suandok.

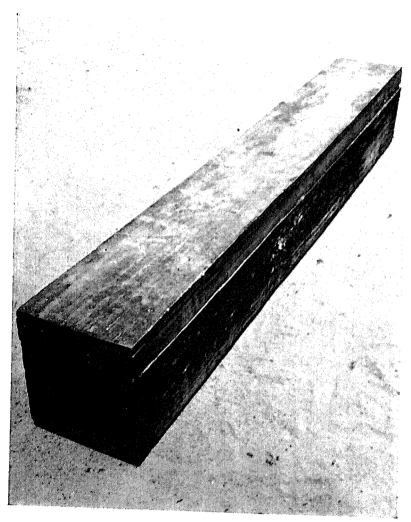


Figure 10
Box of the Phra Bot of Wat Phra Pachi, Tambon Mae Hiah.

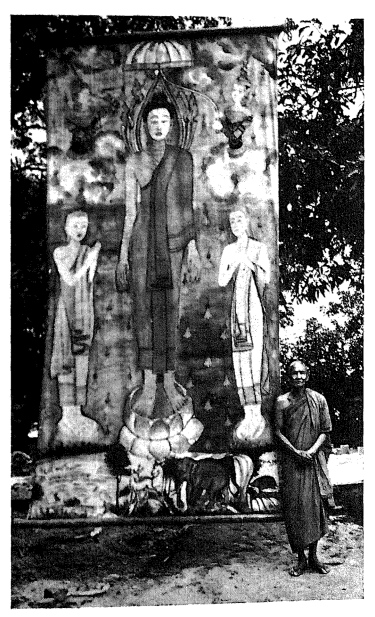


Figure 11
Phra Bot dated B.E. 2469 (A.D. 1926) of Wat Pachi, Tambon Mae Hiah, and the abbot of the wat.

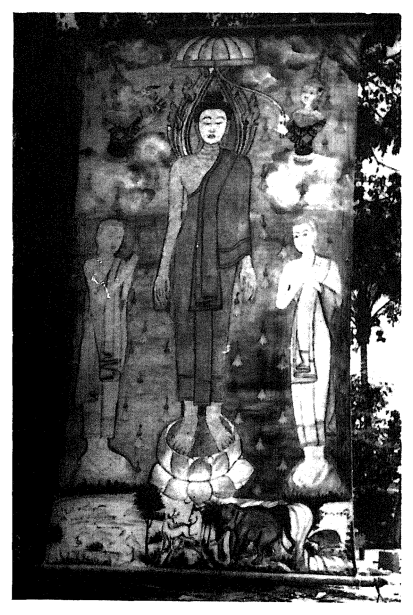


Figure 12
Phra Bot of Wat Pachi, Tambon Mae Hiah, hung on a tree with its box in the foreground.

#### INVOCATIONS

TO

THE GUARDIAN SPIRITS

OF

CHIENGMAI

# คำอัญเชิญ มู่และ-ย่าและ

(เขียนครงกับค้นฉะบับเคิม ซึ่งเป็นอักษรไทยยวน)

## คำอัญเชิญก่อนวันพิธ

โภนุโด อยุยกา ดูกราปู่เจ้าและย่าเจ้า คือว่าปู่และและย่าและเจ้า อันอยู่รักษาอาณารฐะดีนคอยสุเทพเจ้า และอันอยู่รักษาเขตสีมาเมือง เชียงใหม่ บักนี้ ขวบก็มาไกว่บี่ก็มาเทิง เดิงเคือนดีวันดีประเวณีมา รอดแล้ว ผู้ข้าก็ปหือหายเสีย บัคนี้เจ้าคนอยู่เค้าอยู่เหนือหัว คนเสวบ อาณารฐะเมืองเชียงใหม่ และเจ้าผ่ายหอคำเจ้านายสิ่งสาสน์ราชบุตร ชุคน และท้าวพญาเหนือสนามชุคน และประชาณาราษฎรชุคน ก็ใช้ ข้าห็อเป็นราชทูตานำเอามหิงษาควายทั่วเลาเขางามมาถวาย ตามชารีต ประเวณีอันมีล่วงแล้ว บ่หือขาคบ่หือคลาคหายเสียสักสิ่ง บ่หือพลัค วึ่งเสียสักอัน ข้าขออัญเชิญปู่เจ้าย่าเจ้าจุ่งมารับเอาในวันนี้ บังเนี้ผู้ข้า ขออังกาสอาราธนามาในวันนี้ แม่นปู่เจ้าย่าเจ้าไปอยู่ที่ไกลที่ใกลัทใก ก็ดี ข้าขออัญเชิญอาราธนามาในวันน็อย่าหือคลาคคลา ขอเชิญทั้งเสนา อำมาตย์ทั้งนายช้างนายม้ำองอาจตัวงามขึ้นขี่เข้ามาสู่ในที่หอคำในวันนี้ เสียก่อนแล้ว ในวันพรูกเช้าก่อนงายผู้ข้าก็จักคกแค่ถวาย ย่าเจ้าได้เสวยตามจารีตโบราณเดิมมี ผู้ข้าปหือขางแท้ดีหนึ่

## Invocation to Grandfather Sach and Grandmother Sach

### Invocation on Eve of Offering

BHONTO AYYAKA, Venerable Ancestors, hear ye our lordly grandparents, Grandfather Sach and Grandmother Sach, who live at and protect the foot of Doi Sutep and who guard the boundary of Chiengmai. At this moment a year has passed, a year has gone by; the customary propitious month and propitious day have arrived. We, your servants, have not forgotten. At this moment the lordly King, high above our heads, who eats the domain of Chiengmai, and every one of the princes, every one of the lord ministers and every one of your other subjects, send me as their spokesman, to present you with a perfect buffalo in accordance with the ancient custom. We will not violate a single rule, we will not omit a single custom. We beseech you, oh Grandfather and Grandmother, please come and accept our offering on this very day. Once again we humbly invoke and invite, whether you are near or far, we pray that you will come on this very day without fail. We also invite your ministers, your mahouts and your grooms, all to come on this very day and reside in the golden pavillion. Tomorrow, before breakfast time, we will present you with a platter in the appointed and customary manner. Verily we will not fail.

# คำอัญเชิญ ปู่และ-ยาและ ในวันพิธี

โภนุโต อยุยกา ข้าแต่ปู่เจ้าย่าเจ้า คือว่าปู่และย่าและเจ้าเป็นเค้า และเสนาอำมาทย์เจ้าชุทน อันอยู่รับษาทีนเขาขอยสุเทพอุฉุบัทพทา กือว่ากอยสุเทพเจ้า และรักษาเขตสีมาเมืองเชียงใหม่ บักนี้ชวบก็มา ใคว่ปีก็มาเทิง เถิงเคือนดีวันดีมารอคแล้ว ผู้ข้ำทั้งหลายก็ตกแต่งครัว ถวาย บักนี้พระองค์เป็นเจ้าอยู่เค้าอยู่เหนือหัวนพบุรีนครเซียงใหม่เป็น เค้า และเจ้าอุปราชาฝ่ายหน้าหอคำและสิ่งสาสน์ราชบุตรเจ้าชุดน และ ท้าวพญาเหนือสนามชุดน ประชาณาราษฎรชุคน นำเอามหิงษาควายตัวเลาเขางาม นำมาถวายตามจารีค ประเวณีมีมาล่วงแล้วทามโบราณ ขารีทแท่อั้นเกิมมีล่วงแล้วแท่ก่อน ดีหลี บัคนี้ผู้ข้าก็ได้นำเอามหิงษา ควายตัวเลาเขางามมาถวายตามจารีต ขอปู่เจ้าย่าเจ้าจุ่งมารับเอาแล้วผู้ข้าก็ได้ตกแต่งบรรณาการหื้อปู่เจ้าย่าเจ้า ได้เสวยเครื่องบูชาก็ยังมีหลายสิ่ง เข้าตอกดอกไม้ยิ่งประการนานา มีเทียนเงินเทียนคำนำมาถวายทกแท่งก่อนหน้านำมา มีทั้งเข้าค้มเข้า หนมภาคกแท่ง เข้าน้ำใหม่ใส่กินเย็น มีทั้งหมากดีกัทลีกล้วยอ้อยหมาก เหมี่ยง มีพร้อมเลี้ยงชุอันอัน มีทั้งลาบสำปุมยำแกงอ่อมค้มและน้ำสุรา ชิ้นปังใหม่ มีทั้งไก่ต้มใหญ่ใส่เต็มขัน แต่งหือเป็นโสภณาภัณฑ์อัน สะอาก มีวัทถาอาภรณะเครื่องนุ่งหย้องกายา สะใบกาสาเกี่ยวอกแอ่น ลานคำปืนเกล้าช้องแว่นหวีหัว ตกแต่งไว้หื้อปู่เจ้าย่าเจ้าได้นุ่งทวง เครื่องแล้ว จุ่งเสวยโภชนะเลยทุกสิ่งทุกเยื่องอันเครื่องเสวย แต่งตาม เคยบู่หือขาดหายเสียสักอัน และถวายใหว้สาตั้งแรกแต่บีนี้เดือนนั้วนั้น

### Invocation on Day of Offering

BHONTO AYYAKA, Venerable Ancestors, hear ye our lordly grandparents, Grandfather Saeh and Grandmother Saeh, and all of your ministers, who inhabit and protect the foot of Ucchupabbata Mountain [Sugarcane Mountain], Doi Sutep, and who protect the boundary of Chiengmai. At this moment a year has passed, a year has gone by, the customary propitious month and propitious day have arrived; we, your servants, present you with our offerings. At this moment His Majesty, the King, high above our heads, who rules Nahapuri, that is Chiengmai, who leads every one of the princes, every one of the lord ministers and every one of your other subjects, sends me as their spokesman, to present you with a perfect buffalo in accordance with the ancient custom. We now have brought a perfect buffalo with beautiful horns to you. Please, oh Grandfather and Grandmother, accept it and we will prepare a meal for you. We have many other offerings: puffed rice, varieties of flowers, golden and silver candles, sweets, fresh cool water, new rice, bananas, sugarcane, betel and fermented tea leaves, each and everything. We also bring lab [steak Tartar], sā [meat salad], poom yam [tripe marinade], om curry [stewed meat], boiled beef, spirits and fresh-broiled steak. Also a boiled chicken, plump enough to fill a tray, to complete the beautiful and delicious offering. Also clothing and jewelry, breastscarfs, golden earplugs, hair pins, chignons, mirrors and combs; all prepared for the Grandfather and Grandmother to use. After you have dressed and decorated yourselves, do consume all the traditional offering, which we never fail to provide, and enjoy them to the fullest. From this very year, very month and very day we ask much of you, we ask for many things. Let the King who rules over our country, and the princes of the

ไปภายหน้า บักนี้เราผู้ข้าเท่าขอตอนประวอนหลายสิ่ง ยอให้เจ้าจอม มึงตนเสวยเมือง เจ้าตระกูลเรื่องหน่อหล้าผ่ายหน้าหอกำ ทั้งเจ้า ราชวงศาธิราชอันว่าเชื้อเจ้ารัตนะหัวเมืองแก้ว เจ้าราชบุตรชุดน และ เจ้าสิงสาสน์ราชบุตรตนท้าวอธิราช ๓๒ คน พร้อมเหนือสนามท้าว หมื่นขุนแสนจเรสักขีล่ามสึกขานักปราชญ์ ไพร่ราชประชานรินทร์ อันอยู่เหนือแผ่นดินเมืองเชียงใหม่ ชุดนชุคน ขออย่าหื้อมีกังวลและ อาพาธ พยาธิ โรคาภยุลาเกณฑ์ขออย่ามาใกล้ หือหลีกเว้นหนีไปเสีย ที่แคนเมือง ผู้ข้าขอหือปู่เจ้าย่าเจ้าจุ่งสั่งปกบักรักษายังผู้ข้าทั้งหลาย และสัณฐานประเทศเขคเมืองเชียงใหม่ ขอหือรักษาสัตว์น้อยใหญ่ชุตัว ทั้งช้างม้างวัควายเป็กไก่หมูหมา ซึ่งบรรคาว่าอันมีในเขคบ้านเมือง เชียงใหม่ที่นี้ หื้อเลี้ยงชุคน ชุคนชุคัว ภัยอันเพิ่งกลัวอย่าหื้อมาใกล้ หือหลีกเว้นจากแดนเมือง ข้าขอทั้งน้ำพ้าและสายฝน ขอดกลงมาแต่ ปนฟากฟ้า หือคนทั้งหลายได้หว่านกล้าและไถนา คือพีซะลูกส้มของ หวาน พร้าวตาลกล้วยอ้อยหมากพลู ก็หือดึงามคู่เชื้อ หือเป็นหน่วย ลูกทึกทามฤกูชุตัน อย่าหื้อทกหล่นขวั้นและสาขา สวะเยียะไร่อย่าหื้อ ฑายคา ไทยเยียะนาอย่าหือตายแคคและเหียวแห้ง อย่ายาคแล้งสักเคือน คั้งวันนี้ไปภายหน้า จุ่งหือเจ้าผู้ข้าชุดนชุพระองค์ หือมีโชคมีตาภ สักการอย่าหื้อขาดสักวันสักยามสักปีสักเดือน หือได้โชคข้างโชคม้า โชกข้าโชคคนโชคเงินโชคคำ แม่นเจ้าผู้ข้าจักกระทำการเยื่องใด ก็ห็อ สมฤทธิ์ทุกประการ ขอหือได้ดังคำจาอันผู้ข้าว่ามานี้จิ่มเทอะ

royal family, such as the Prince Rajaputra and the Prince Hua Muang Keo, every one of them; let the 32 members of the council of ministers as well as the nobles, inspectors, royal scribes, messengers, learned men, savants and all the subjects who live on the soil of Chiengmai, each and every one of them, be untroubled and free of sickness. Let evil not come near them, but be east beyond the border. We further ask the Grandfather and the Grandmother to protect all of your servants in this nation of Chiengmai: to protect our animals both small and large our elephants, our horses our bullocks, our buffaloes and our ducks, chickens, pigs and dogs; to protect everything within Chiengmai: every dignitary, every person, every animal, and each and every one of them. Keep all evil things from them, keep all evil things without our border. Your servants humbly ask for water and rain, may they fall from the heavens so that all of us may sow our seed beds and plough our fields. May all of our fruit trees: our coconuts, toddy palms, bananas, sugarcane, areca and betel, every one of them, grow well. Let each of them bear fruits in season. Let no fruits drop prematurely. Let not the rice of the Lawa die in their swiddens; let not the rice of the Tai wither and die in their fields. Let there be no single dry month. From now on, let all our lords, each and every one of them, have luck and good fortune without excepting a single hour, year, month or day. Let them gain fortune in elephants, in horses, in slaves, in subjects, in silver and in gold. Let all of our works, whatever they are, be successful in every way. Let all of our requests be granted. So be it!

# คำอัญเชิญกุมภัณฑ์

โภนโท เทวกุมุภณฺโท ธาตุโย กุมภัณฑ์ตนอยู่รับษามหาจินธาตุ เจ้า อันอยู่ยังคอยอุฉุบัพพตาเค้าคอยสุเทพ เจ้าตนมีบุญมีคุณหาที่สุด บ่ได้ ท่านรักษาไว้แต่เดิมมา ท่านได้รักษาพระชินธาตุเจ้าควงวิเศษ บัดนี้ไทยทานมีมารอด ผู้ข้าก็จักทอดถวายบันตามโบราณอันมีมา ล่วงแล้ว ขออังคาสอาราธนากุมภัณฑ์เจ้าจุ่งจักมาสู่ทั้งหมู่บริวาร ซึ่ง ประเวณีการผู้ข้าจักทองถวายตามโบราณแต่ก่อนแท้ดีหลี บักนี้ผู้ข้า ก็ได้ตกแต่งเยื่องเครื่องของเสวย ชิ้นลาบเลยอ่อมต้มปุ่มยำ ชิ้นปังใหม่ ใส่ไว้เต็มขัน มีทั้งไก่ค้มมันชวะชวาด น้ำเหล้าหยาดใหงามหมากพลู ทามกล้วยอ้อย เข้าท้มเข้าขนมหวาน คอกควงกาญจน์แกมเข้าตอก เทียนงามทุกแท่งบ่หือขาด บักนี้ผู้ข้าขออาราธนากุมภัณฑ์เข้าขุ่งมาเสวย ตามสุขสะเบยทุกเยื่อง รับเอายังเครื่องครัวถวาย อันผู้ข้าทั้งหลาย **ทั้งแท่บีนี้เกือนนี้วันนี้ไปภายหน้าขอหื**อ แต่งดาไว้นี้ด้วยง่ายเทอะ กุมภัณฑ์เจ้าจุ่งรักษาพระมหาชินธาตุเจ้าควงวิเศษ ขอหื้อรักษาเขคสี มาเมืองเชียงใหม่ หื้อรักษาทั้งหมู่นักปราชญ์และบัณฑิค รักษาท้าว พญา ๓๒ พร้อมเหนือสนามชุดน ขอหื้อรักษาสัตว์และคนหญิงชาย ชุผู้ใหญ่น้อยชุกนคน อย่าหื้อมีกังวลภัยอุบาทว์พยาธิโรคาอย่าหื้อมี ้ สักสิ่ง ขอหื้อข้าอยู่สุขสำราญล้ำยิ่งแท้กีหลี ่ ตั้งแต่นี้ไปภายหน้าข้าขอ เอาน้ำพ้ำและหมู่สายฝน ขอหื้อคกลงแก่กล้า บ่นักบ่น้อยมอกสม เพิงพอ ลัวะเยียะไร่อย่าหื้อดายคา ไทยเยียะนาอย่าหื้อดายเหี่ยวแห้ง ขออย่าหื้อขาดแล้งเสียสักเดือน แม้นเจ้าผู้ข้ากระทำการกินทานเยื่อง ใกเสียก็ดี ขอหื้อสมกั่งคำคึดชุเยื่องชุประการแค่เทอะ



Figure 13
Statue of guarding Kumbandh at Wat Phra Dhatu, Doi Sutep.



Figure 14 Statue of guarding Kumbandh at Wat Phra Dhatu, Doi Sutep.

#### Invocation to the Kumbhandhs

BHONTO DEVAKUMBHANDHO DHATUYO, hear ye, the Kumbhandhs, who guard the grand and precious relics, interred on Icchupabbata Mountain, Doi Sutep. We owe much gratitude to You have guarded our precious relics from time immemorial. you. Now we have offerings to be given you in accordance with the ancient tradition. We invoke and invite you, the Kumbandhs and your attendants, to come and accept our offerings as arranged in accordance with the ancient prescription. At this moment, we, your slaves, have here to offer to you food of many varieties: lab [steak Tartar], om curry [stewed meat], boiled beef, poom yam [tripe marinade], broiled new beef, all fully arranged in offering trays. We also bring plump boiled chickens, all dripping with fat, spirits contained in a beautiful jar, followed by areca nut, betel, bananas, sugarcane, sweets, puffed rice and beautiful candles. All have been brought here, nothing is missing. At this very moment, we, your slaves, beseech you to come and dine at your pleasure, to accept at your ease the offerings which From this very year, very month and very day we have brought. onward, please, our Lord Kumbhandhs, watch over our precious grand relics and protect our domain of Chiengmai. Please also protect our learned men and savants; protect the 32 members of the council of ministers, each and every one of them; protect all animals and humans, both male and female, large and small, each and every one of them. Let them be free from trouble and sickness, even the slightest one. Let all of us live in happiness. We also humbly ask that water and showers fall on our seed beds, neither too much nor too little, but just sufficient for the need. Let not the rice of the Lawa die in their swiddens; let not the rice of the Tai wither and die in their fields. Let there not be a single dry month. Let all of our works, whatever they are, be succeessful in every way. So be it!

## คำอัญเชิญบุนหลวงวิรังคะ

โภนุโต วิรงุโค ดูกราขุนหลวงวิรังคะเจ้า อันอยู่รักษาอาณารฐะ เมืองเชียงใหม่ บัดนี้ขวบก็มาไคว่ปีก็มาเทิง เถิงการประเวณีก็มารอย ผู้ข้าทั้งหลายใก้ทอกถวายบันตามโบราณจารีตปหื้อหาย ผู้ข้าทั้งหลาย ก็ตกแต่งหือถูกแพ่งพิมพ์เมืองล่วงแล้ว บ่หือขาคหายเสียสักสิ่ง บ่หือ บักนี้ผู้ข้าขออาราธนาขุนหลวงวิรังกะเจ้าจุ่งเสด็จ พล้ควึ่งเสียสักอัน ลีลามาสู่แล้วจู่งเสวยทั้งเสนาอำมาคย์จุ่งยาครามาเสวยชิ้นลาบเลยแกง อ่อมคัมปุมยำ ไก่ค้มมันชวะชวาก น้ำเหล้าหยาคไหงาม เข้าหนมหวาน กล้วยอ้อยดาแต่ไว้ใส่ขัน เข้าน้ำทั้งหมากเหมียง พลูยามีพริ๊อมเลี้ยงชุ อันอัน มีทั้งเข้าตอกคอกไม้เทียนงามตกแต่งไว้ใส่ขันถวาย ขุนหลวงวิรังกะเจ้าจุ่งมารับรองอยู่แล้วจุ่งเสวยค้วยง่ายจิ่มเพอะ ทั้งแต่ ปีนี้เคือนนี้วันนี้ไปภายหน้า เราผู้ข้าเท่าขอเอาดีหลายสิ่ง ข้าน้อยจึง ขอเอาทั้งหมู่น้ำพ้าและสายฝน ขอหือทุกลงมาแก่ฟากพ้า หือคนได้ หว่านกล้าและไถนา ลัวะเยียะไร่ก็อย่าหือตายคา ไทยเยียะนาก็อย่าหือ เหี๋ยวแห้ง ขออย่าหื้อขากแล้งสักเคือน ภัยเกณฑ์อย่าหื้อมาใกล้ หือหลีกเว้นเสียเขคแคนเมือง ขอขุนหลวงวิรังคะเจ้าจุ่งช่วยค้ำคั่งคำ คะนิง ชุเยื่องชุประการ แค่เทอะ

### Invocation to Khun Luang Viranga

BHONTO VIRANGO, hear ye our lord, Khun Luang Viranga, who guards the domain of Chiengmai. At this moment a year has passed, a year has gone by, the customary season has arrived. We now have offerings to be given to you in accordance with the ancient tradition which we have not forgotten. We have brought here many offerings as prescribed by the past tradition. Not a single thing is missing, not a single piece has been omitted. We now invoke and invite our lord, Khun Luang Viranga. Please come with your ministers and dine on our offerings of lab (steak Tartar), om curry [stewed meat], poom yam [tripe marinade], boiled plump chickens dripping with fat, spirits in a beautiful decanter, sweet cakes, bananas and sugarcane. All of these have been placed in offering trays. We also have prepared areca nut, fermented tea leaves, betel leaves and tobacco, each and every one of them. There are also flowers and beautiful candles in the offering trays. We request that Khun Luang Viranga accept the offerings and enjoy consuming them. From this very year, very month and very day onward, we ask many good things of you. We ask for water and showers, may they fall from the heavens, so that we can prepare our seed beds and plough our fields. Let not the rice of the Lawa die in their swiddens: let not the rice of the Tai wither in their fields. Let there be no single dry month. May no evil come near; let it be cast beyond the border. Please, our lord Khun Luang Viranga, sustain us, respond to all of our requests. So be it!

# คำอัญเชิญสุเทวฤาษี

ข้าแต่พระฤาษีเจ้า ตนเป็นเหง้าตนเป็นเค้าก่อกั้ง แปลงเมืองมา บัดนี้การประเวณีมารอกบีเคือนรวบใคว่มาเทิง จารีค มาเถิงมาเทิงรอกแล้วในที่ฆกาละวันนี้ การโบราณจารีกมารอก ผู้ข้า ก็บทอดละเสีย บัดนี้ผู้ข้าก็มีมหุบุบผาลาชาเข้าตอกตอกไม้ ขอนิมนต์ พระฤาษีเจ้าคนมีอิทธิฤ้ทธีเคชา ขอเจ้าจุ่งเสด็จลีลามารับเอายังสรรพ เยื่องเครื่องบูชาอันผู้ข้าตกแต่งถ้าดาทาน มีหลายประการมวลมาก ผู้ช้ำหากนำมา มีทั้งมูลผลาหัวมันและลูกไม้ มีทั้งเข้าหนมหวานกล้วย ้ อ้อยหมากพลูคิลานะบัจจัย - มือน ใก๋ผู้ข้าก็ตกแก่งไว้ถวายเป็นทาน ขอพระฤาษีเจ้าขุ่งมีธรรมเมคตาปรายโปรคปติคลหะรับเอาแล้วจุ่งจัก-ฉันยังมูละหัวมันลูกไม้สรรพะอันผู้ข้าแท่งไว้ทามมี ขอพระฤาษีเข้าขุ่งมี ธรรมเมคคา เอนคูกรุณาผู้ข้าแค่เทอะ ขอพระฤาษีเจ้าจุ่งห้ามเสียยัง พยาธิเกณฑ์ อันจักมาเยียะหือเป็นภัยอุบาทว์พยาธิโรคา มีทั้นว่าเจ็บ หัวมัวดาเป็นชี้รากสองคลองหลุท้องคักเสียบ ขออย่าหื้อมีสักเทือ ขอ พระฤาษีเจ้าสั่งปกบักรักษาผู้ข้าทั้งหลาย เจ้านายท้าวพระยาชุดนซุคน รักษาสัตว์น้อยใหญ่ชุตัวสัตว์เทอะ บักนี้ผู้ข้าขอน้ำพ้าสายผ่น ตกลงมาแต่ฟากพ้า หือได้หว่านกล้าใกนา ลัวะเยียะไร่อย่าหือตายคา ไทยเยียะนาก็อย่าหือตายเพียวแห้ง ขออย่าขาดแล้งเสียสักวันสักเดือน ข้าขอเชิญพระฤาษีเจ้า ห็อบ้านเมืองอยู่สุขสำราญเทียงเท้า ขออย่าหือ มีคำทุกข์สักเทื่อดีหลี ห็อเจ้าผู้ข้ามีอิทธิฤทธิเพชานุภาพแพ้ข้าศึกศัตรู ข้าศึกหันเข้าก็เลงดูเข้านบน้อมใหว้แทบหัวลง หือเข้ามานบะเนเป็นข้ำ ลวกมาถวายเสื้อผ้าช้างม้าเงินคำ แม่นเจ้าผู้ข้าจักกระทำการเยื่องใจ ก็หือสมฤทธิ์ชุเยื่องชุประการ แท้ดีหลีจิ่มเทอะ

### Invocation to Sudeva, the Hermit

SADHU BHANTE, hear ye, the Hermit our lord, the source and the root, the founder of our city [Lamphun]. At this moment the time for the traditional offering has arrived; a year has passed, a year has gone by, since our last offering. Bound by the ancient custom which we will not fail to observe, we bring here flowers and puffed rice. We invite our lord, the Hermit, who has been vested with miraculous powers, we invite you to come and accept the offerings which we have prepared, the offering of: yams, fruits, sweet cakes, bananas, sugarcane, areca nut, betel leaves and tobacco. Whatever is needed by you, we have brought it here. Please, our lord Hermit, show your kindness by accepting and eating all the yams and fruits which we have herewith brought. Please ward off all diseases that bring sickness to us, such as headache, blurred eye sight, cholera, diarreah, constipation and stomach ache. Let us not have them even once. We ask the Hermit to protect us, our princes and our nobility, each and every one of them, and even all animals, small or large, each and every one of them. We ask for water and rains, may they fall from the heavens so that we can prepare our seed beds and plough our fields. Let not the rice of the Lawa die in their swiddens; let not the rice of the Tai wither in their fields. Let there be no drought for even one day in one month. We ask that the Hermit grant happiness, stable and permanent, to our villages and to our towns. Let there be no misfortune, not even once. So be it! Let our King be mighty and strong to overcome his enemies. Whenever his enemies see him, let them bow down before him and agree to be his slaves, bringing with them gifts of clothes, elephants, horses, gold and silver. Whatever our King does, let it be successful, each and every act, so be it!

# คำขึ้นท้าวทั้งสี่ ในการเลี้ยงปู่แสะย่าแสะ

โภนุโค เทวสังราโย ดูกราเทวกาเจ้าคู่ตน ก็อพระยากศรุระ

ตนอยู่ทิศหนวนออกก็ดี พระยาวิรูรหะตนอยู่หนทิศใต้ก็ตี พระยา

วิรูบักขะตนอยู่ทิศหนวนิตกก็ดี พระยากุเวระตนอยู่ทิศหนเหนือก็ดี

พระยาอินทร์ตนอยู่ภายบนก็ดี เป็นเค้าแก่ท้าวจะโลกทั้ง ๔ ก็ตี ภาย

ใต้ต่ำมีพระยาวรุณะเป็นต้นก็ดี บัดนี้ผู้ข้าก็ได้ทุกแต่งเยื่องเครื่องบูชา

หือเป็นบรรณาการถวายแก่เจ้าทั้งหลาย ขอเจ้าทั้ง ๔ ตนจุ่งเสต็จลีลา

มารับรองเอาเครื่องบูชา และเข้าน้ำโภชนาอาหารในสเกนที่นี้แต่เทอะ

ครันเจ้าทั้งหลายรับรองเอาแล้ว ขอเจ้ากูจุ่งสั่งปกบักรักษายังผู้ข้าทั้ง

หลาย หมายมีเจ้าหลวงเป็นเค้า เจ้ามหายุปราชาราชวงศ์ เจ้าบุรีรัตน์

หัวเมืองแก้ว เจ้านายสิ่งสาสน์ราชบุตรชุตน ท้าวพระยา ๓๒ พร้อม

เหนือสนามชุตน และปราชาณาราษฎรชุคน อย่าท็อมีพยาธิกังวล

อันตรายเจ็บไข้ ได้พยาธิน้อยใหญ่สักอันแค่เทอะ

(ต่อไปหื้อว่าตามลำคับ คือว่าหนวันออกเสียก่อนแล)
หนวันออกว่าดังนี้ ปุริมสุมิ ทิสาภาเค
กาเย ม รกุขนุทุ
อห์วนุทามิ สพุพทา
ยนค สนุท์ ปท์
อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย

ŧ

### Invocation to the Four Guardians of the Universe

BHONTO DEVASAMGHĀYO, hear ye, my lords devatas: Dasaratha, who resides in the East; Phya Viruraha, who resides in the South; Phya Virupakkha, who resides in the West; Phya Kuvera, who resides in the North; Phya Indra, who resides high above and commands the four Guardians of the Earth; and Phya Varuna, who resides in the South and down below. At this moment we, your slaves, have prepared the offerings, as our tribute to all of you, our Oh, our four lords, come and accept our offerings which we present to you. After you have accepted and consumed them, please protect us, from the King down to the Chao Maha Uparāja, the Chao Rajawamsa, the Chao Puritratna Hua Muang Keo, the Chao Rajaputra, every one of us. Also protect the 32 ministers, every one of them, and all the people, every one of them. Let them be free from disease, worry, danger, fever and pain, both large and small. So be it!

[After saying this, invoke in order, beginning with the East]

For the East, say:

Purimasmim disabhage kaye mam rakkhantu ahamvandami sabbada yantam santam padam abhi (samecca) svahaya.

| หนใค้ว่าคังนี้                 | ทกุขิณสุมิ ทิสาภาเค กาเย ม รกุขนุตุ |
|--------------------------------|-------------------------------------|
|                                | อห้วนุทามิ สพุพทา ยนุต์ สนุต์ ปทั   |
|                                | อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย                |
| หนวันตกว่ากังนี้               | ปจุฉิมสุมี ทิสาภาเก กาเย ม รกุขนุท  |
|                                | อห้วนุทามิ สพุพกา ยนค์ สนุค์ ปท์    |
|                                | อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย                |
| หนเหนือว่าคังนี้               | อุตฺตรสุมี ทิสาภาเค กาเย ม รกุขนุด  |
|                                | อห์วนุทามิ สพุพกา ยนุท์ สนุท์ ปท์   |
|                                | อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย                |
| เบื่องบนว่ากังนี้              | อุปริมสุมี ทิสาภาเก กาเย ม รกุขนุกุ |
|                                | อหัวนุทามิ สพุพทา ยนุค์ สนุค์ ปท์   |
|                                | อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย                |
| เบ็องลุ่มว่าคังนี้             | เหฏุสสุมี ทิสาภาเก กาเย ม รกุขนุกุ  |
|                                | อหัวนุทามิ สพุพทา ยนุก สนุก ปทั     |
|                                | อภิ (สเมจุจ) สุวาหาย                |
| (ขึ้นท้าวทั้ง ๔ ก็จบลงเท่านี้) |                                     |

For the South, say:

Dakkhinamasmim disabhage kaye mam rakkhantu ahamvandami sabbada yantam santam padam abhi (samecca) svahaya.

For the West, say:

Pacchimamasmim disabhage kaye mam rakkhantu ahamvandami sabbada yantam santam padam abhi (samecca) svahaya.

For the North, say:

Uttramasmim disabhage kaye mam rakkhantu ahamvandami sabbada yantam santam padam abhi (samecca) svahaya.

For the Overhead, say:

Uparimasmim disabhāge kāye mam rakkhantu shamvandāmi sabbadā yantam santam padam abhi (samecca) svahāya.

For the Underneath, say: Hedthasmim disabhage kaye mam rakkhantu shamvandami sabbada yantam santam padam abhi (samecca) svahaya.

[End of the invocation to the Four Guardians of the Universe]

