

Pl. I Chetiya at Wat Chiengman, Chiengmai.

## SACRED IMAGES IN CHIENGMAI

by

## E. W. HUTCHINSON, M. A. Cantab.

It is common knowledge that in the xvth century Chiengmai possessed both the Emerald Buddha, now in Bangkok, also the Ceylon Buddha (P'ra Sihing) which is sometimes identified with the mutilated image still at Wat P'ra Singh. It is not so well known that Chiengmai still possesses two small figures to which great sanctity, if not magic powers, are attributed, namely the P'ra Kéo Sé Tăng Kamanī<sup>(1)</sup> and the P'ra Sīlā, both of which are kept locked up at Wat Chiengman.

Wat Chiengman was founded by Mangrai, the Tai conquerer of Lamp'un, who established the city of Chiengmai on its present site at the end of the XIIIth century: he is said to have spent his last days in residence at this temple. Wat Chiengman lies in the northeast corner of the city wall, and is notable for the row of life-size elephants projecting from each of the four sides of the Chetya at its base.

Palm-leaf chronicles relating to both images have been transcribed, and in the case of  $Pra~S\bar{\imath}t\bar{u}$  translated from Pali into Lao by Pra Maha Mun of Wat Hô Tam, who is the leading Pali scholar at present in Chiengmai.

P'ra Kéo Sé Tăng Kamanī is a small crystal figurine on a hollow gold base. The lower surface of the base bears an inscription in Lao characters to the effect that it was made in c. s. 1235 (A. D. 1874) by order of Chao Int'anon, the reigning Chief of Chiengmai at that time, and that it contains 303 Baht and 3 Sik of pure gold.

<sup>(1)</sup> Literal transliteration from the Lao. In Siamese, it should be เควดาง คามณิ่, literally white body, crystal.

The crystal viewed at some angles appears black, especially the head: at other angles it appears to have a greenish tinge in the transparent white substance. The workmanship is not particularly fine. The head is crowned with a cap of thin gold.

The chronicle concerning this image is a long rambling narrative with little pretence to historical precision. Its main interest lies in its association of the image with the Wisaka ceremonies in the month of May, when the rains on which the Farmer depends for his crops are about to break.

Pra Maha Mun states that his version of the Tamnān was copied from a MS. in Lao at Wat Ram Peng on the 7th August, 1920, for those interested in the history of Chiengmai.

A rough abstract of it is as follows:— Tamnān Pra Put'tarup Sé Tăng Kamanī.

When the Lord Buddha had been 25 years in the Ministry at Wat Khetawanaram, (Wat Pa Tan), he went round begging one day along the banks of the Raming (Me Ping) to the south east of Mount Ussu, (Doi Sut'ep) as far as the grove of Mai Yang trees<sup>(1)</sup> where he sat down under a clump of five trees to rest after his pilgrimage.

Khun Sên Tông brought five maidens and offered them with himself as slaves, but Our Lord refused the offer and preached to him that he should enter his niece of seven years old as a nun.

Our Lord prophesied that 837 years after his death a city named Chimai (first) would be founded there. He then returned to Wat Pa Tan.

Khun Sên Tông had the likeness and the prophesy of Our Lord engraved upon a stone and buried at the source of Me Kha, west of Doi Sut'ep.

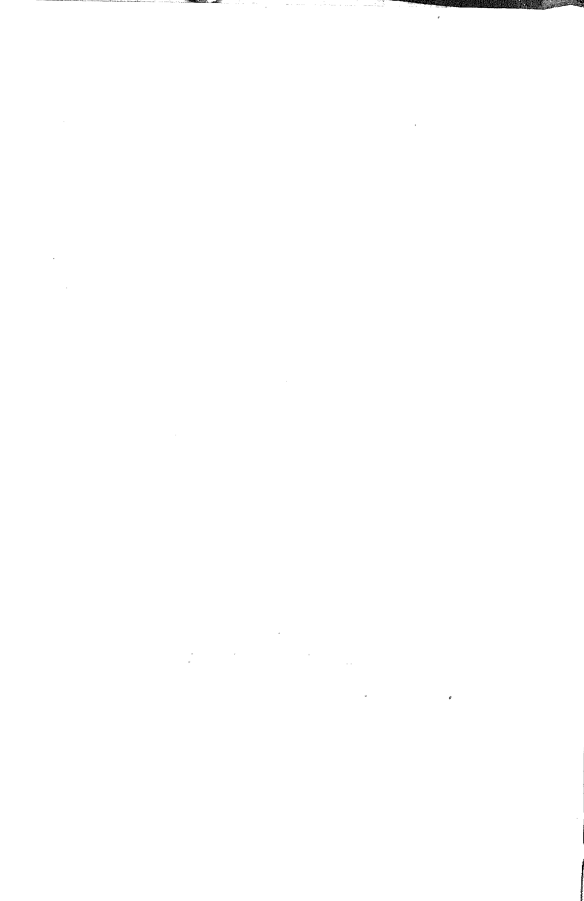
Later P'ra Indra brought a crystal from the Second Heaven and gave it to P'ya Rām, King of the Lawa country, ordering a figure of the Buddha to be carved in the month of May on the 8th day of the waxing moon.

Subsequently, Nang Cham T'evi brought the crystal figure from Muang Lawō and deposited it at Lamp'un.

<sup>(1)</sup> The "Mai Yang", Gum Trees, are on the Lamp'un road about two miles south of Chiengmai. The village Pa Yang Nüng is to the east of Mangrai's first capital, Vieng Kum Kām.



Pl. II
Wat Chiengman, Chiengmai.



When P'ya Mangrai conquered Chiengmai, he invited the Crystal Buddha to be placed in Chiengmai, where it remained until P'ya Suriyawong removed it by stealth to Ayut'ya.

Afterwards, P'ra Muang Yôt brought it back and placed it again in the sacred sanctuary, where it was preserved until P'ra Muong Sam P'ya established the ceremonial which has been handed down from one generation to another and performed each year between the eighth day of the waxing moon to the full moon in the month of May from the year c. s. 741 onwards. During the festival the image is bathed in water from Wieng Chet Lin.

This image, with the  $Pra\ Sihing$  and the  $Pra\ Sil\bar{a}$ , is associated with the prosperity of Chiengmai. The city which possesses these three images will thrive.

The date c. s. 741.—A. D. 1380, serves to associate this image with the Ceylon Buddha—an association actually admitted in the last part of the chronicle—since it was about the same date that King Sên Müang Ma brought back the *Pra Silving* or Ceylon Buddha to Chiengmai,

An examination of the features of the P'ra Kéo Sé Tăng Kamanī confirms the impression made by the chronicle that this image had its origin in this country.

Pra Silā. It is far otherwise with the small stone tablet which may be called the Stone Buddha. The features of the central figure are not of this country: its complete nudity is foreign to religious art here: an enlarged navel compensates apparently for complete absence of sex attributes: finally, the posture of the hips calls for comment.

The attitude and the posture of the hips is clearly the same as that depicted in the sculptured reliefs of the second century A. D. at Bharut, of which a reproduction appears facing page 13 in JSS, vol. XXVIII, part I. Furthermore the form of the tablet clearly suggests a figure carved in relief in a nitch. If the Bharut Relief is the earliest known representation of this attitude, it would appear that the P'ra Silā at Chiengmai follows a later, and possibly Ceylonese development of this tradition.

The three figures in relief on the face of the tablet are gilded over with a gold covering. It is however possible to see the raw stone of the tablet in places where the wooden frame does not completely cover the sides, and it is a dark "pepper and salt shade". In the text of the chronicle the stone is called *P'imp'akan*. Some suggest that that this word, which can be used to denote a certain sea-shell, implies that the substance of the tablet is fossilised shell: others translate it as stone capable of taking an impress, i. e. soft stone.

The lettering on the background behind the torso of the central figure is considered to be undecipherable. A suggestion has been made that the image is a copy made by an artisan to whom the language of the original was unfamiliar, and who therefore failed to reproduce the characters in legible form: and it is suggested that visitors from Siam to Ceylon may have seen the original of this tablet there and copied it to the best of their ability. It is not however certain, in our present state of knowledge, that the so-called lettering may not be simply a form of ornamentation, or the marks left by the sculpter's chisel.

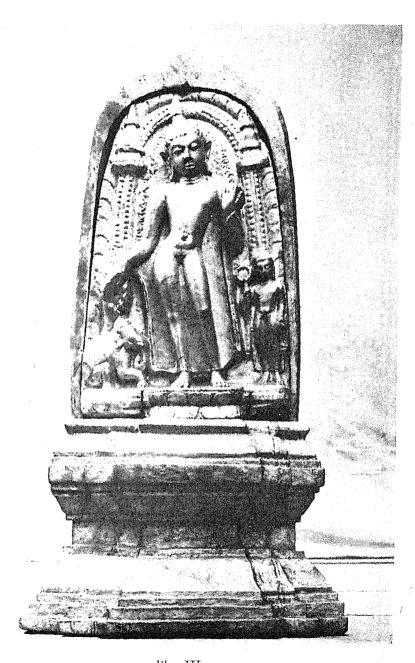
Tamnān of Pra Silā.

Pra Maha Mun has transcribed the Pali in Lao characters side by side with his Lao translation. He concludes his translation with the following note.—

The Tamnān was written in the year c. s. 1146. (A. D. 1785), on the 14th day of the waxing moon in the 11th month at Wieng Pa Sang, (1) by order of P'ra Maha P'ōt'a Langka. It was translated by P'ra Wutinyān (P'ra Maha Mün) on the 13th day of the waxing moon in the 5th (northern) month at 1 p. m. in the year c. s. 1383, B. s. 2465. (A. D. 1922.) He first discovered it with the Stone Buddha at Wat Chiengman, and found the image to correspond in every respect with the description of it in the Tamnān.

Following the discovery, several replicas of the image were made by the faithful that same year. P'ya Sām Lān, a Chiengmai Grandee, had a wax model made from which three bronze images were cast. In c. s. 1284, P'ya Dek Chai, another Grandee of Chiengmai, had a stone copy made only differing from the original in being mixed with brick instead of pure stone. In the same year merit-makers had another copy made of the same colour. There were thus three images in all of stone and

<sup>(1)</sup> Pā Sang is an important village in the Pāk Bong area, about ten miles south-south-west of Lamp'un.



Pl. III P'ra Sīlā at Wat Chiengman, Chiengmai.



three in bronze representing the Lord Buddha begging for alms in Rachakrüt.

A must Elephant was allowed to charge Our Lord: Maha Ananda saved his life by turning away the Elephant's face from him. The image measures a span and four inches in height by a span in breadth including all three figures.

Regarding the replicas of the image, it appears that the plaster statue of Buddha in the northern nitch of the *Chetya* at Wat Siri Köt was, as the Bonzes of that Wat maintain, copied from the central figure of the group comprising the *Pra Silā*. The figure in the southern nitch of the *Chetya* of Wat Mün Sān<sup>(1)</sup> suggests a similar inspiration. The narrative, briefly summarised, is as follows.—

The first portion describes the circumstances under which the P'ra Sila was created in Rachakrüt seven years after the Buddha's death by Achātăsātrū, one of the eight recipients of the relics of the Buddha. The extent and the nature of the relics are described in detail, and seven of them are said to have been embodied in the Stone Buddha, thereby endowing it with miraculous powers.

The second part of the chronicle relates the removal of the Stone Buddha from Rachakrüt to Ceylon by three *Thera*, and the invitation they there received from P'ya Anurāt'ā to remain in his kingdom. They decided however to bring the Stone Buddha to Harip'unchai (Lamp'un).

The miraculous power of the Stone Buddha to produce rain was manifested during a shortage of fresh water on the sea journey from Ceylon to La-Khiing, where an attempt by the Prince of that place to detain the Stone Buddha was not successful. After passing through Sawankalok the three *Thera* brought the Stone Buddha to Nakôn (Lampang) where it remained for a long time.

The third portion of the chronical relates the removal of the Stone Buddha from Lampang to Chiengmai by King Tilok circ.

<sup>(1)</sup> Wat Mun San, reputed to be the temporary resting place in Chiengmai of Pra Sila is a temple outside the north-west city gate, Platu Haiya. The Chetya is unusual in that the nitch on the east side extends back into the heart of the monument, where a common-place plaster figure now rests. The eastern nitch contains a modern plaster figure whose attitude is somewhat similar to that of the figure mentioned at Wat Siri Köt, the temple with the giant ficus tree just east of Wat Pra Singh.

A. D. 1480. Its first abode was Wat Mün Sān, until Tilok brought it into his royal Sanctuary. All that is mentioned of its subsequent history is a repetition of the rain-producing qualities of this image.

Before offering any remarks upon this chronicle we must refer to the important religious chronicle of Chiengmai written in the year A. D. 1516 by Ratanapanya of Wat Rattavana, and entitled Jinakā-lamalinā. No mention of the Stone Buddha will be found in it, but a full account of both P'ra Sihing and P'ra Kêo Morokot, the Emerald Buddha, is given, of which the following analysis is drawn from the the translation by Professor George Cædès. (1)

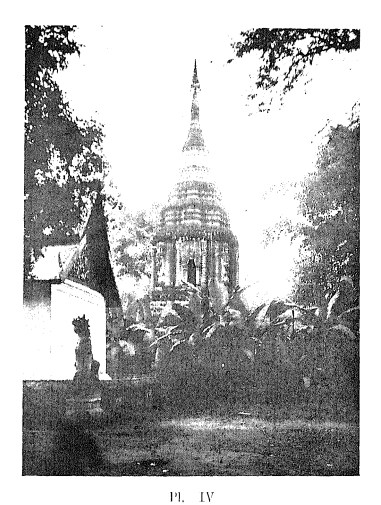
The Pra Sihing was sent to Siam from Ceylon by the King of that country in the year c. s. 618, B. s. 1800 (A. D. 1256.) at the request of the King of Sawankalok, Rocaraj, who came down in person to Nakôn Sri Tammarat to receive it. The boat carrying the image struck a reef; but the thwart on which the image stood remained afloat and was rescued off Nakôn by Rocaraj and the image was taken by him to Sawankalok where it remained until the establishment of the Ayut'ya dynasty. Its removal to the North of Siam was due to the action of King Mahabrahma of Chiengrai, who hearing of its merits brought an army south to carry away the image.

Mahabrahma, after depositing it for a while at Chiengmai, took the Pra Sihing to Chiengsen. He then placed it in the sanctuary of the great Buddha at Chiengrai. His nephew, Sen Muang Ma of Chiengmai, attacked him and brought him as a prisoner with the Statue to Chiengmai. It was placed in Wat Pra Singh towards the end of the xivth century. (JKM, 126-133).

The *Emerald Buddha* was made by Nagasena, the master of Milinda, 500 years after Buddha's death. It is one cubit and one inch high, and contains seven relics of Buddha.

In the year A. D. 256 it was removed from India to Ceylon, and remained there until Anuruddha, King of Pagan, came to Ceylon in search of a correct copy of the scriptures. He took the image away with him; but the boat in which he placed it

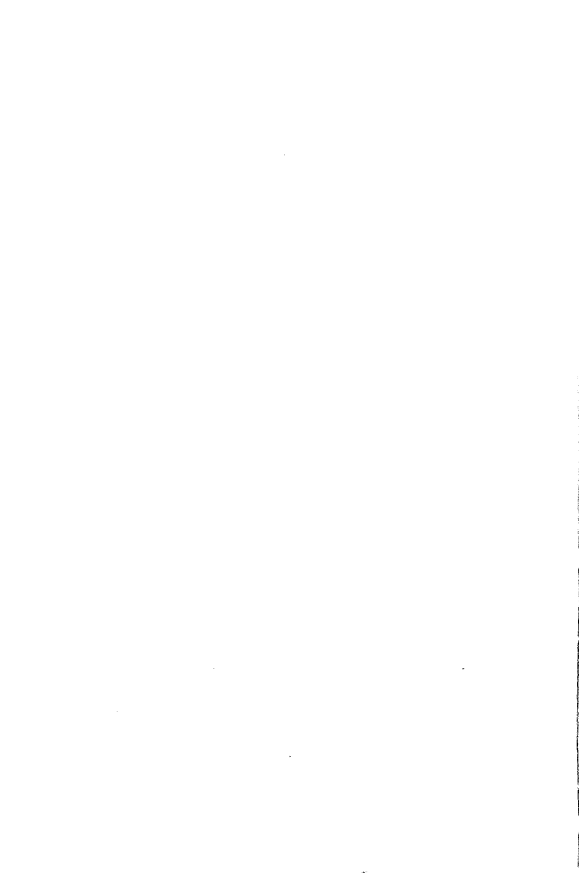
<sup>(1)</sup> Professor Codès' translation of the Jinakālamalinī (ref. JKM.) and Cāmadevīvamsa into French was published in a paper entitled *Documents* sur l'histoire politique et religieuse du Laos occidental, which appeared in BEFEO, vol. xxv, pt. 1 and 2.

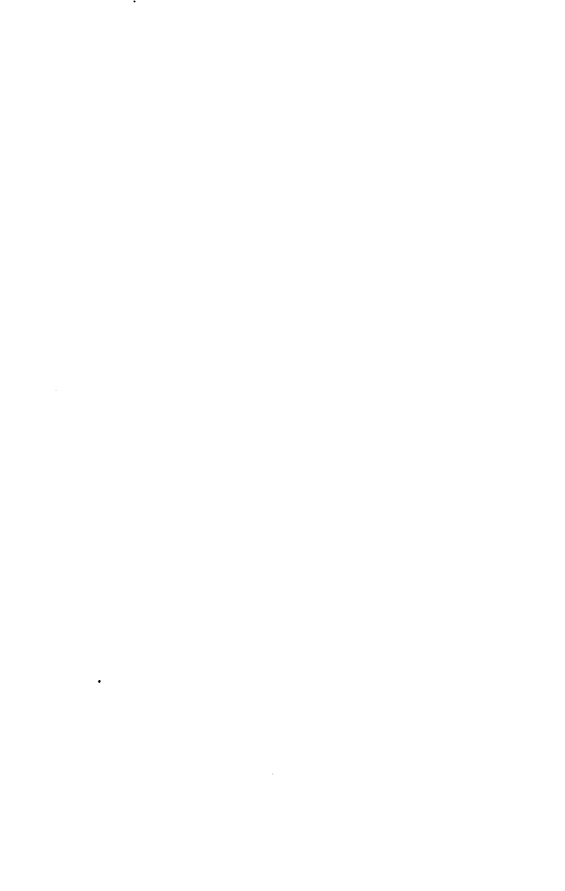


14, 1.1

Chetiya at Wat Mün San, Chiengmai. (North face).

N. B. A niche on the opposite, south side, contains a plaster figure which may have been inspired by P'ra Silā, but is unaccessible for photograph.







Pl. V

Plaster statue in northern niche of Chetiya at Wat Siri Küt, Chiengmai. was carried out of its course by a storm, and its contents found their way to Angkor. Anuruddha came to Angkor on his magic horse to rescue them, but overlooked the image when he returned to Pagan. The Emerald Buddha thus remained at Angkor until the Siamese invasion, when it was carried off to Kampång Pet. Eventually Mahabrahma took it to Chiengrai with the Pra Sihing. When Sèn Müang Ma restored the latter to Chiengmai, the Emerald Buddha escaped attention, having been disguised under a coating of lime. In the xvth century, Tilok, King of Chiengmai, sent for it, but it proved to be too heavy to be carried over the hills. A more successful attempt was then made to carry it by cart to Lampang where it remained until Tilok collected it and placed it in the great Chetya at Chiengmai. (JKM, 145-150).

The common factor in the history of these three images, the Emerald, Ceylon, and Stone Buddhas is their passage through Ceylon from India, and their escape from danger on the sea between Ceylon and Further India. In each case, the images remained for varying short periods at Sawankalok before reaching the northern province. Both the Stone and the Emerald Buddha spent some time at Lampang before coming to Chiengmai in Tilok's reign.

The omission of Lamp'un as a resting place for any of the three images points to the fact that they were only known in the North after that place had sunk into decay as a result of its conquest by Mangrai at the end of the XIIIth century.

In the case however of the Pra Kéo Sé Tăng Kamanī the claim is made that it was brought to the North by Nang Cham Tevi, the Môn princess whose arrival at Lamp'un from Lawō (Lop'buri) at the end of the viith century is taken as a symbol of the conquest of the early Lawa inhabitants by the Môn, who came from the South and ruled the North of Siam until they in their turn were conquered by Mangrai at the end of the XIIIth century A. D. The Jinakālamalinī begins with an account of the legendary circumstances which preceded the birth of Nang Cham Tevi, from whose coming to Lamp'un onwards a complete list of rulers of that town is given up to the coming of Mangrai. Their history is given in detail in another Pali chronicle, probably of the xvth century, by a Bonze of Chiengmai named Bodhiramsi—also translated by Professor Cœdès, and entitled "Cāmadevīvamsa". No image of this name is men-

tioned in either chronicle, but the Jinakālamalinī, in relating the history of King Pra Muang Keo in the early xvith century, does refer to a statue of the Buddha named Pra Sikhi, one of five statues made out of a black stone upon which Our Lord sat when he taught the law in lower Siam. It is stated to have been taken to Burma by King Anuruddha, who hearing of the piety of the Lamp'un Buddhists, returned it to North Siam. Nang Cham T'evi is stated to have been at Lampang at the moment when it arrived, and to have deposited it there in the Sanctuary on the West bank of the river. It was removed to Ayut'ya in 1515 at about the same time as the Pra Kéo Sé Tăng Kamanī, which itself had been taken off to Ayut'ya, was re-established in Chiengmai in connection with the There are thus certain vague coincidences Wisaka ceremonies. between the history of the Pra Kéo Sé Tăng Kamanî and the Pra Sikhi; but nothing more.

The last paragraph of the chronicle of Pra Kéo Sé Tăng Kamanī associates that image with the Pra Sihing and the Pra Silā as responsible for the prosperity of Chiengmai. The fact that no mention is made of the Emerald Buddha points to a date subsequent to its removal from Chiengmai as the date when that chronicle was composed.

In the opinion of P'ra Maha Mun and other Lao authorities in Chiengmai, the image at Wat P'ra Singh which was mutilated in 1922 by brigands in search of hidden treasure and since restored is a P'ra Tiem and not, as generally supposed, the Ceylon Buddha P'ra Sihing. According to these authorities the Tamnān relating to that image is explicit in its description of the P'ra Sihing which differs in important points from the extant image at Wat P'ra Singh. In their opinion the Ceylon Buddha has been absent from Chiengmai for a time the length of which is unknown.

The most serious question raised by the chronicle of the Stone Buddha (*Pra Silā*) is the fact that no mention is made of it in either Jinakālamalinī or Cāmadevīvamsa, nor, so far as is known, in any secular chronicle.

The fact that the Pali chronicle of the Stone Buddha was not composed until the year 1785, coupled with the silence of the religious and secular chronicles above-mentioned, would point to the supposition that it was deemed worthy of attention only after the removal of the more famous images from Chiengmai. The similarity of its



P'ra Sé Ṭăng Kamanī, Wat Chiengman, Chiengmai.

v

later history with that of the Emerald Buddha, as well as the relics reputed to be contained in it as in the more famous statue, would be calculated to stimulate popular interest in this interesting treasure.

It is a matter of interest also that both the treasures now kept at Wat Chiengman should be associated with rainfall. In the case of the  $P'ra\ Sil\bar{a}$ , the power to produce rain is constantly insisted upon in the Chronicle, and in view of the magic power conferred by the relics said to be contained in it the claim is not extraordinary.

My collaborators<sup>(1)</sup> in the work of translating the *Tamnān Pra Silā* have produced a version in modern Siamese with notes upon archaic terms, etc. I have checked it with the Lao MS. of Pra Maha Mün, and am satisfied that to the best of my knowledge their Siamese transcription reproduces the Lao text accurately.

Chiengmai, 28 August, 1935. E. W. Hutchinson.

<sup>(1)</sup> Nai Sangiem Sukhavaddhana and Nai Dokmai Srivicharn.

## คำนาน พระพุทธรูป ศิลา อันพระยาอชากศัตรู สร้าง

ผู้ ข้าไหว้ด้วยคารวะ <sup>(1)</sup> ยังพระอาทิศย์คือพระพุทธเจ้า ศนศรัสรู้ จุตุราริย ลัจจ์ <sup>(2)</sup> ทั้งสิ่ ศนยังบ่าดอกอุบถ <sup>(3)</sup>คือ คนและ เทวดาฝูงเป็นนย <sup>(4)</sup> บุคคลหือ บานผู้ ข้าก็ไหว้แล้วด้วย คารวะ ยังพระนว <sup>(5)</sup> โลกุศศรธรรม <sup>(6)</sup> กับทั้งปริยัศธรรม <sup>(7)</sup> อันกำจัดคัดเลี๋ยยัง โมห <sup>(8)</sup> ผู้ ข้าก็ไหว้แล้วด้วยคารวะ ยังพระ สั่งฆะเจ้าแปดจำพวก อัน เป็นลูก เหมือนดังเกิดแต่อกแห่งพระพุทธเจ้า ศนประจญ <sup>(9)</sup> แบ่ ยังบัญจวิทะมารห้าประการนั้นแล

พระพุทธภูปเจ้าคนใด อันแล้วด้วยหินพิมพการ 11) อันพระยาอชาศศัตรูหือ ส์ร้างแล้ว ผู้ ข้าจักกล่าววงส์ ประเวณี อุบัต 2นบังเกิดแห่งพระพุทธ เจ้าคนนั้นเพื่อหื้อยินด็แก่สัปปุริส์ (จ้าทั้งหลาย

<sup>(1)</sup> ครระ แปลร่า ความเคารพ. ความนับถือ (2) จตุรริยบลจัจ แปลว่า ความจริงแท้ ชื่อธรรมสำคัญหมวดหนึ่ง มิ ๔ ข้อ คือ ทุกข์. ทุกข์ สมุพับ (ที่เกิดแห่ง ทุกข์), ทุกขนิโร (ความดับทุกข์). แลมรรค (ทางแห่งความดับทุกข์) (3) อุบล ตอกบัว (4) นบ การประพฤติ. มรรบาท, ระเบี๋ยบ, ความคิดที่นำ. การแนะนำ, วิที. สมคร (5) นว เก้า เช่นนวอรหาทิคุณคือคุณพระพุทณจ้า ๙ ประการ หรือนรังคลัตกุ ลาลน์ คำสอน ของ พระ ศาสดา มิ องค์ ๙ (6) โลกุตตรธรรม ธรรม อัน อยู่ เหนือ โลก. ธรรมอัน ประเลริฐ. (7) ปริยัติธรรม ธรรม คือ การเล่า เรียน (8) โมห ความ หลง. ความเขลา. ความโง่. (9) ประจัญ ต่อสู้ หรือตำันทาน (10) แป็ (ตาระนะ (11) พิมพการ เม็แต่ พิมพการ เป็นหอบ ทะเล คล้าย หอบ แคลง แต่ ยาวกว่า. น่าจะ เป็นเอา หิน ที่ เกิด จากหอบ นี้ มาทำ) (12) วัรส์ ธรรมเนิบม. ตระกูล, แบบ แผน. เช้นวรส์ จริต ตำนานตระกูล. (18) ประเวณี ประเพณี. ธรรมเนิบม. แบบแผน. เชื้อ สาบ. (14) อุบัติ เกิด. กำเหนิด. (15) สัปปุริส คนดิ. คนฉลาด.



Pl. VI bis.

Pra Sé Tăng Kamanî, Wat Chiengman, Chiengmai.



พระโคคมะ<sup>(1)</sup> เจ้าคนเป็นหรูแห่งเราทั้งหลาย บำเพ็ญหือ<sup>(2)</sup> เต็มแล้วยัง บารม<sup>(3)</sup> ธรรมทั้งมวล มิทานะบารมิเป็นต้น คือพุทธกรณิยะ<sup>(4)</sup> ธรรม สิ้นกาลนานประมาณสื่อส่งใชย<sup>(5)</sup> แล่นมหากปัป (6) แล้ว ก็ได้ถึงยังสัพ พัญญ<sup>(7)</sup> ตัญญาณ แทบเค้า ใม้ศ์ริ่มหาโพธิแล้วพระก็กระทำพุทธกิจ ห้า ประการนั้นทุกวัน ๆ แล ๆ

คือในกาดเมื่อเช้าพระเจ้าจะเดินไปบิณฑบาตร์ เมื่อยามเย็น พระพุทธ เจ้าเทศนาธรรมแก่บริษัท เมื่อซะลุ้ม ค่ำสอนภิกษุทั้งหลายด้วยค่ำมิต้น ว่า "อปฺมาเทน สมปาเทถ (10)" นั้น เมื่อเที่ยงคืนแก้บัญหาแก่เทวดาทั้ง หลาย

เมื่อจักใกล้รุ่งพระเจ้าเต็งดู <sup>(11)</sup>สรรพบุคคลผู้อันจักถิ่งมรรค <sup>(12)</sup>ผลและเล็ง ดูอสรรพบุคคลฝูงอันบ่ถิ่ง <sup>(13)</sup>มรรคผล พระพุทธเจ้าเที่ยงย่อม <sup>(14)</sup>กระทำ พุทธกิจห้าประการนี้ทุกวัน ๆ แล ฯ

<sup>(1)</sup> โคตมะ ผู้ชะนะ คือล่วง ถึง ฟ้า แล ดิน (2) หือ (๓) ให้ (3) บามิ คุณ ความตีที่ควงบำเพ็ญ ๑๐ อย่าง คือพาน คิล เนกขัมม์ (การออกจากกาม คิอ บวช) ปัญญา วิริยะ ขันติ สจจ ฮโษฐาน เมตตา อุเยกขา(4) กรณิย์ กรณิยะ การอันพิง ทำ. เระ. หน้าที่ (5) อสงไขย นบัไม่ถ้วน หรือ ๑๐๐๐๐๐๐ (6) กัปป (ม) กิลป (ส) การกำหนด. บุคทั้งสิ่ คิอกฤตยุค ๑.๓๒๔.๐๐๐ ปี เตรตายุค ๑.๒๕๖.๐๐๐ ปี ทวาปรยุค ๔๖๔.๐๐๐ ปี กลิยุค ๔๓๒.๐๐๐ ปี รวม ๑ มหายุคมิ ๔.๓๒๐.๐๐๐ ปีเท่ากับ ๑ กิลปี (7) สัพพัญญู ความรอบรู้ทุกสิ่ง (8) เค้า โคน (9) ชะลุ้ม ใกล้ พลบ (10) อปมาเทน สัมปาเพถ ท่าน ทั้งหลาย อย่า ประมาท (11) เส็งดู เพ่ง. หมาย (12) มรวค เรามอันฆ่าเสียชิ้งกิเลส. เป็นชื่อแห่งโลกุตตร เรามคู่กับผลมิ ๔ ชั้นคิอโสดาปัตติมรวค สกิทาคามิมรรค อนาคามิมรวค อรหัตตมรวค (13) ปถึง ไม่ถึง (14) เที่ยงย่อม แน่นอน

พระพุทธเจ้าตนประจญแป๊บัญจวิทะมารห้าประการแล้ว ส่อนไจ้ ๆ ขั้งคนแลเทวดาฝูงเป็นเวในย์ บุคคลสั้น ๕๕ วัสสา แล้วก็ถึงนี้พพานใน ที่ท่ามกลางไม้รังทั้งสองคัน อันมีในบาไม้ศาลวัน แห่งเจ้ามลลทั้งหลาย ในเมืองกุลในาราย อันควรสนุก พระยามลลทั้งหลายก็เลิกซาก ส่งสัก การพระศพพระพุทธเจ้า

พระยามลลทั้งหลายกระทำฌาปนกิจ แล้ว ก็ผลกิน เหตุชาตุพระพุทธ เจ้าแด พระยาแปดคนฝูงนั้นพึ่งรู้ดังนี้

เจ้าแล พระยาแปดคนฝูงนั้นพงรูดงนี้
คือพระยาอชาศศัตรู ผู้เป็นเจ้าเมืองราชคฤห<sup>์ (9)</sup>ก็ดิ่ พระยา ผู้เป็นเจ้า เมืองลีจฉวิก็ดิ่ พระยาศากย (10) ผู้เป็นเจ้าเมืองกบิลพลัดุ (11) ก็ดิ่ พระยาผู้ ชื่อว่าจุดลีย์ ผู้เป็นเจ้าเมืองวัลกัปป์ ก็ดิ่ พระยาโกพ์ย์ ผู้เป็นเจ้าเมือง รามคามก็ดิ่ พระยาพราหมณ์ ผู้เป็นเจ้าเมืองเวพุที่ปกะผู้กัวนหกก็ดิ่ พระยาปาเวยย ผู้เป็นเจ้าเมืองปาเวยยผู้กัวนเจ็ดก็ดิ่ พระยาเจ็ดคนใช้ไปยัง ราชสาร หือแก่ พระยามลส ทั้งหลาย ว่าดังนี้ " ตูชาทั้งหลาย จักกระทำ ด์ถูป (12) ใต่ดำริริกธาตุ (18) พระพุทธเจ้าแห่งเราแต้ เพื่อ ดักการะบูชา ครบยำ (14) แต่ มหาราชทั้งหลาย จงหือธาตุ พระพุทธเจ้าแก่ดูข้าเดือะ (15) \*\*

<sup>(1)</sup> ใจ้ๆ เนื่องๆ บ่อยๆ (2) เวในย์ (ม. เวเนยย) ผู้ควรทรมาน ผู้ พิงดัด ใต้ ลอนได้ <sup>(3)</sup> วัลส (อ่านว่าวัดสะ) ฝนหรือปี่ <sup>(4)</sup> ศาลวัล ชื่อป่าในอินเดีย (ต้นรัง) (5) กุลินาราย เมืองที่พระพุทณจ้าปรินิพพาน (6) ซาก ร่างมนุษย์ หรือ สัตว์ ที่ตายแล้ว (7) ฌาปนกิจ การเผาศพ <sup>(8)</sup> ผิดกัน (๓) ทะเลาะกัน แก่งแข่งกัน <sup>(9)</sup> ราชคฤห**้** ชื่อเมืองหลวงในแคร้นมคง ครั้งพุทธกาล <sup>(10)</sup> ศากย (สากยะ) ชื่อกษัตริย**์ พ**วก หนึ่งในเมือภาบิลพัสดุ์ ซึ่งเปนเชื้อสายพระพุทธเจ้า <sup>(11)</sup> กบิลพัสดุ์ ซื้อนครที่พระ พุทณจักสถิตอยู่เมื่อทรมพศฆราวาศ <sup>(12)</sup> สถูป อิฐหรือดิน ที่ก่อเป็นรูปสูง, เจดิย์ สถาน ที่ยรรจุพระธาตุ. (13) สาริวิกธาตุ พระอัฏฐิธาตุของพระพุทธเจ้า สาริริก เกี่ยวกับ รที่หกาย  $^{(14)}$  ครบยำ (ต) เคารพยำเกรง  $^{(15)}$  เตือะ (ต) เถอะ

ว่าอนจุตน แถ

พระยาเจ็ดตนนั้น ต่างตนต่างใคร่ได้ธาตุทั้งมวด ก็ผิดกับพระยามดด ทั้งหลายหั้น (2) แต ยังมีพราหมณ์ผู้หนึ่งชื่อว่า โทณพราหมณ์ (3) เป็นอา จาริย์แห่งท้าวพระยาแปดตนนั้นกล่าวว่าดังนี้ "มหาราชทั้งหลาย บ่พิ่งจะ ผิดกัน เหตุธาตุพระพุทธเจ้าตนม์บุญและประกอปร์ด้วยขันต์เมตตากรุณา" และว่าอั้นแล้วก็รางบั (4) อันผิดกันแห่งพระยาฝูงนั้นเลี่ยแล้ว จิ๋งหือแบิง (5) นาพิคำอันหนึ่งแล้ว จึงควงชาตุพระเจ้า แจกแก่พระยาทั้งแปดคนนั้นก็เป็น แปดส่วนห้อเสมอกันแล้ว

พระยาทั้งหลายมีใจจมจิ้น <sup>(6)</sup> ยินดิแล้ว เอาชาตุอันเป็นล่วน แห่งตน ๆ แล้ว ก็เมื่อสู่ <sup>(7)</sup> เมืองแห่งตน ก็หือสร้างเจตียะ อันงามในเมืองแห่งตน ก็จุ (9) ธาคุพระพุทธเจ้าแล้วก็ใหว้นบครบยา ปูชาลักการด้วยเครื่องปูชา หักงหลายเป็นต้นว่าบาจายทั้งดี แล

สาร์รึกธาตุ ทั้งหลาย ฝูงอันเกิดแต่ตน พระพุทธเจ้านี้ มีประมาณ แปด โทณะ, (11) โทณะแดอันมิประมาณ ๑๖ นาพี นาพีแดอันมีประมาณ ๔ คุม บ๊ะ, คุมป๊ะแถอนมประมาณ ๘ กำมือ

<sup>(</sup>¹¹) ว่าอั้นจุตน (ต.) ว่าดังนั้นทุกคน (²) หั้น (ต) นั้น <sup>(8)</sup> โทณพราหมณ์ พราหมณ์ผู้หัวหน้า. โทณมุข หัวหน้าหมู่บ้าน ๕๐๐ ตำบล (4) รำงับ ระรับ <sup>(5)</sup> แป๋ง (ต) ทำ  $^{(6)}$  จมจิ้น (ต) ชมชิ้น  $^{(7)}$  เมื่อสู่ กลับไปยัง  $^{(8)}$  เจ๋ติย เจดิย์ (ม) ที่เคารพนับถือ <sup>(9)</sup> จุ บรรจุ <sup>(10)</sup>ปัจจับทั้ง สิ่ เครื่อง อาสัย ของบรรพชิต ๔ อย่าง คือผ้านุ่งหม่ม. อาหาง. ที่อาสุข์, ยาแก้ ใช้ (11) โทณะ (ม) เครื่องตวง มิ ๔ อาพหก, ๑ อาพุหกเท่ากับ ๔ นุาพิ (นุาพิ=ทนุาน)

ในโทณะอันมีธาตุใหญ่ ๕ นาพิ ธาตุบานกลาง ๕ นาพิ ธาตุน้อย ๖ นาพีจุอันแล

ชาตุใหญ่มีประมาณสี่สืบนาพื้ ชาตุปานกลางมีประมาณสี่สืบนาพื้ ชาตุ อันน้อยมีประมาณสี่สืบแปดนาพิแล

ชาตุทั้งมวดมิในโทณะทั้งหลายแปดอันนั้น ประมวลรวมมาในที่อันเดียว กัน มีประมาณร้อยชาว<sup>(1)</sup>แปดนาพิแล

ประมาณแห่งชาตุพระพุทธเจ้าของเรา มิวัณณ <sup>(2)</sup> ดังนี้ ธาตุอันใหญ่มิ่ ประมาณเท่าเม็ดถั่วคว่าง ธาตุอันปานกลางมิประมาณเท่าเม็ดเข้าสารหัก เกิ่ง<sup>(3)</sup> ธาตุอันแควนน้อย <sup>(4)</sup>มิประมาณเท่าเม็ดพันธุ์ ผักกาด

เกิ่ง ชาตุอันแควนน้อย มีประมาณเท่าเม็ดพันธุ์ผักกาด
รัศมี (5) แห่งชาตุมีดังนี้ ชาตุอันใหญ่มีวัณณดั้งคำ (6) ชาตุอันปานกลาง
มีวัณณดังมุก (7) ชาตุอันน้อยมิวัณณดั้งดอกแก้ว

พระสาร์ริกธาตุในตนพระพุทธเจ้าอันท้าวพระยาหากเผาดังอันก็ดี จักติด แปด (8) หมิน (9) และเท่า ก็บ่มี ธาตุทั้งหลายที่มีวัณณดั้งคำ มิวัณณดั้ง มุกก็อยู่แล ธาตุทั้งหลายนั้นเป็นอันเรี๋ยรายไปในที่ศานุทิศ (11) ทั้งหลายดวย ประการอันมากด้วยอธิษฐาน (12) แห่งพระพุทธเจ้าแล

ประการอันมากด้วยอธิษฐาน แห่งพระพุทธเจ้าแล ชาตุทั้งหลายฝูงนี้แปดอันคือ นลาชาตุ ดูกหน้าผากก็ดิ์ ชาตุดูกด้ามมิด สองอันก็ดิ์ ทันต ชาตุเชียวแก้วสี่เล่ม ก็ดิ์ ชาตุดูกคอ ก็ดี ยัง

 $<sup>^{(1)}</sup>$  ร้อยชาว (ต) ร้อยชื่สิบ. ชาว=ชื่สิบ  $^{(2)}$  วัณณ (ม) ความงาม แสง ชนิด ประมาณ กำหนด  $^{(8)}$  หักเกิ่ง หักกิ่ง  $^{(4)}$  แควนน้อย อย่างยื่อมหน่อย  $^{(5)}$  ร์คมิ แสง แสงสว่ง  $^{(6)}$  คำ (ต) ทองคำ (ตอง=ทองแดง) ๆ ล ๆ  $^{(7)}$  มูก หอยชะนิด หนึ่ง  $^{(8)}$  แปด (ต) เชื้อน ติด  $^{(9)}$  หมิน ขึ้เขม่า  $^{(10)}$  เท่า ขึ้เท่า  $^{(11)}$  ทิศานุทิศ ในทิศน้อยใหญ่  $^{(12)}$  อชิษฐาน ความตั้งใจ ความจงใจ  $^{(18)}$  ทันต พีน  $^{(14)}$  เล่ม (ต) อน์, ซึ่

บ่ย่อย <sup>(1)</sup> ยังเป็นแท่งคือยู่แต

พระยากากวัณณดิส ตนเป็นเจ้าเมืองสังกาทวิป เอาชาตุดูกหน้าผาก พระพุทธเจ้าไป ประดิษฐาน ไว้ ในผะอูบ (2) คำใน ปราสาท คุ้ม (8) น้อย แห่ง ตนแล

ธาตุดูกด้ามมิดเล่มหนึ่ง อยู่ในตาวตั้งสา อันเทวดาทั้งหลายหากปูชา สักการ ธาตุดูกด้ามมิดเล่มหนึ่งอยู่ในถูปาราม อันชาวลังกาหากปูชา สักการแล

เชม วหโย อันว่ามหาเถรเจ้าตนหนึ่งชื่อว่าเชมะประกอปร์ด้วยกรุณา มิ่สังโยชน<sup>์ (6)</sup> ธรรมสิ้นแล้ว มิ่ผะหยา <sup>(7)</sup> ก็มากก็ถือ เอาแล้วด้วยดิ้ยัง ธาตุ เชียวก๊าซ้าย <sup>(8)</sup> แห่งพระพุทธเจ้าแต่เลาเชิงตะกอนมาไว้อุบัฏฐาก <sup>(9)</sup> แล

ทันคราตุเล่มหนึ่ง พระยาหากกระทำสักการบูชา ทันคชาตุเล่มหนึ่งชาว กันทร<sup>(10)</sup>หากกระทำสักการบูชา ทันคชาตุเล่มหนึ่งนาคทั้งหลายหากกระทำ สักการบูชา ทันคราตุเล่มหนึ่งชาวลังกาหากกระทำสักการบูชาแล

ยงมิ่มหาเถระเจ้าตนหนึ่งชื่อว่าสะระภู เปนอันเตวาสึก "แห่งพระมหาสาริ บุตร <sup>(12)</sup>เถรเจ้า มิ่ฤทธิ์มาก ได้ปฏิสัมภิทา "แล้วก็เอาชาตุดูกสำคอแห่ง

<sup>(1)</sup> กู่ย่อย ยังไม่ละเอิยด (2) ผะอุบ (๓.) ผะอบ, ตลับมิเชิง มิยอด (3) คุ้ม (๓.) วัง (4) ตาวติ๋งสา ดาวดิงส์. ชื่อ สวรรค์ชั้นที่ ๒ แห่ง สวรรค์ทั้ง หก ชั้น (5) ถูปาราม ถูป เจดิย์ ที่บรรจุพระธาตุ (6) สังโยชน์ (ม.) เครื่องพัวพันคือกิเลส ๑๐ อย่าง (7) ผะหยา ชีญญา (8) ก้าซ้าย ซำังซ้าย (๓.) (9) อุชั่ฎฐาก (ม.) ผู้ บำรุง ผู้ดูแล ผู้คำจุน (10) กันทร (กันทอน์) ถ้ำ ซอกเขา (11) อันเตวาสิก ผู้อยู่ กับครู, ศิษย์ (12) สาริยุตร์ ชื่อพระอัครสาวกฝ่ายขวาของพระพุทณจ้า (13)ปฏิสัมภิทา ชีญญาอันแตกฉาน ๔ อย่าง อรรถ\_, ธรรม\_, นิรุกติ\_, ปฏิภาน\_,

พระพุทธเจ้า แต่เล่าเชิงตะกอน มักว่าแต่กองหลัว มาประดิษฐานไว้ใน กัญชุกะเจดีย์ในมหิยังคะเจดีย์แล

ชาตุทั้งหลายลางพ่อง <sup>(2)</sup>ไปอยู่ในมัชเมิมประเทศ <sup>(3)</sup> ด้วยอันควร ชาตุทั้ง หลายลางพ่องไปอยู่บัจจันตประเทศ <sup>(4)</sup> เพื่อหือเปนสุขแก่คนฝูงมัก <sup>(5)</sup> บุญ ทั้งหลายแล

ชาคุทั้งหลายสางพ่องไปอยู่เมืองนาค ชาคุ สางพ่องไป อยู่ สวรรค์ เทว โลก ชาคุลางพ่องไปอยู่ในลังกา เพื่อ เปนหิคะ สุขประโยชน์ (6) แก่ นาค และเทวดาและคนทั้งหลาย

ด้า ชาตุแปดส่วนอันโทณะพราหมณ์ หือแก่ ท้าวพระยาทั้ง หลาย แปด คนนั้น พระยาอชาศศัตรู ตนมิยศอันมาก ก็นำเอามายังชาตุส่วนอันถิ่งแก่ คนนั้นมาลู่เมืองราชคฤห์ แห่งคนแหล่

เมื่อพระพุทธเจ้าตนเป็นที่เบ็ง แก่โลก นิพพานไปแล้วลั้นประมาณ ผ บี้ ๗ เดือน ๗ วัน พระยาอชาตศ์ตรูตนนั้นหือนำมาคือว่านิมนต์มายังพระ อรหันต์ (๑) เจ้าทั้งหลาย มีพระมหากัสสป (10) เกรเป็นต้นแล้ว พากันบูชา พระธาตุเป็นอันมาก คือทานแก่พระอรหันต์เจ้าทั้งหลายก็มากนักแล

<sup>(1)</sup> หลัว (๓) พี่น (2) ลางพ่อง (๓) บางคน บางอัน บางชั้น บางล่วน (5) มัชญิม ประเทศ ประเทศที่อยู่ระหว่างกลาง ถือกันว่าอินเดีย (4) ปัจจันตประเทศ ประเทศที่ อยู่ปลายเขตตหมายถึงอยู่นอกอินเดียกลาง (5) มัก ชอบ พอใจ ภัก (6) หิตสุข ประโยชน์ เกื้อกูลแก่ความสุข, หิต: เกื้อกูล. ประโยชน์ ผลดิ (7) ล้า ประ นัก มาก (8) เอ็ง พิ่ง (9) อรหันต์ ผู้สำเร็จพระนิพพาน (10) กัสสป พุทธสาวก ผู้เป็นประถานในสังคายนาครั้งแรก

พระยาอชาศศัตรูคนมิ่ผะหยาอันดิ์ คน เป็นใหญ่ แก่ ชาวเมืองราชคฤห์ก็ บังเกิดใจเป็นกุศตฉันทจักห็อส์ร้างแบ่งพระพุทธรูป ก็หื้อไปนำเอามายัง ห็นพมพการแคมหาสมุทรแล

พระยาอชาศศัตรูหือชางพระแบงพระพุทธรูปตนนี้ไปบืณฑบาตร์ ในเมือง หือแบงรูปเจ้าอานันท<sup>ี่ (1)</sup> ถือบาตร์ ยืนอยู่ช้างซ้าย

พระยาอชาตศ์ตรูหือแบงรูปช้างนาพาคริ นอนอยู่ ช้างขวา เบื้องหลัง หือแบ้งรูปทั้งสามในหืนก้อนเดียวกันนั้น

พุทธรูปพิมพ์หนึ่งสู่งประมาณคืบป่าย สีนิวมือ ชวาง รูปทั้งสามนั้น **ถ**วงชวาง มีประมาณคืบหนึ่งแหล่

พระอรหันต์เจ้าทั้งหลายก็ดิ์ พระยาอชาตศัตรูก็ดิ์ ก็เอาพระพุทธรูปเจ้า มาตั้งไว้เหนือแท่นแล้ว ก็เอาพระชาตุเจ็ดดวงมาตั้งไว้ในภาชนะคำ ตั้งไว้ ส่องหน้า พระพุทธรูปศิลาเจ้าแล้วก็อธิษฐานหือชาตุทั้งหลายเข้าอยู่ในตน

พระพุทธภูปศิลาเจ้าแหล่ ส้ำธาตุทั้งหลายเจ็ดองค์นั้น ธาตุดวงหนึ่งเช้าไปอยู่ในหัวพระศิลาเจ้า ดวงหนึ่งเช้าไปอยู่หน้าผาก ดวงหนึ่งเช้าไปอยู่ในอก สองดวงนั้นเช้าไป อยู่ในจ๋อมบ่าทั้งล้อง สองควงเข้าไปอยู่หว่างหัวเข่าทั้งล้องแหต่

ในเมื่อชาคุเจ็ดดวงนั้น แตะเช้าไปอยู่ในตนศิลาเจ้าดังอัน พระศิลาเจ้า ก็เสด็จชิ้นไปสู่กลางหาวพอกระทำอิทธิฤทธิ์แล้ว ก็ลงมาตั้งอยู่เหนือแท่น เด้าแด

<sup>(1)</sup> อานันท์ อานนท์ ชื่อพระสาวกผู้อุปัฎฐากพระพุทณจ้า (2) นาพาคิริ ชื่อ ช้าง ทิ่ เรียกว่า นาพาคิริ อันเปนของพระยาอชาตศัตรู (8) ช่าย (๓) เศษ <sup>(4)</sup> มือขวงฝ่ามือ ส่วนขวาง <sup>(5)</sup> ลวงขวาง (ต) ทางขวาง. (ลวง=ทาง.) <sup>(6)</sup> ส่องหน้า (ต) ตรงหน้า (ส่อเ=ตรูเ)

พระยาอชาตศัตรู คนนั้นหือ กระทำที่ ประดิษฐานพระศึตา เจ้า ในเงือม (1) ดอยที่สูง อันคนผู้ ใดผู้ หนึ่งบ่อาจเพื่อจักขึ้นเอาได้ แล้ว ห็อ กระทำที่ บูชาไว้ภายเบื่องต่ำแหล่

บายลุน<sup>(2)</sup> แค่นั้นมามหาเถรเจ้าทั้งหลายสามคนจะเดิน ไปในประเทศที่นั้น ชื่อว่าศึละวังโล คนหนึ่งชื่อว่าเรวัคค คนหนึ่งชื่อว่าญาณะคัมภิระ เถร เจ้าทั้งลามคนนั้นไปใหว้พระพุทธภูปและพระธาตุในที่ศานุทิศน้อยใหญ่ ในที่ นั้น ๆ แล้วก็มาถึงเมืองราชคฤห์ ก็มาใหว้พระพุทธรูปศิลาเจ้า อันอยู่ใน น เลยเจ้าทั้งสามก็ผาถนา เพื่อจักเอาพระศิลาเจ้า ก็เอาผ้า ลังสาฏ<sup>(4)</sup>สามผืนซื้อนกันปูแล้วก็โถมน<sup>(5)</sup> ยกยอ คุณ พระพุทธเจ้าแล้ว กระ ทำอราธนา พระศ์สาเจ้า ว่าดังนี้

พระพุทธเจ้าคนใดประกอปร์ด้วยพระมหากรุณาในหมู่ สัตว์ ทั้ง มวล และ ประกอปร์ด้วยส์พพัญญูคัญญาณ อันเปนนัยเญยย<sup>(7)</sup> ธรรมทั้งมวด อัน นำมายังหิดะสุ ขประโยชน์แก่ โลก ทั้งมวล เที่ยง ย่อมประจญแป้ปัญจุจิทะ มารห้าประการแก้ว เที่ยงย่อม ส่ง สอน หือ เวนยัยสัตว์ถึงอานุปาที เสสนิพ พานธาตุ

<sup>(1)</sup> เรื่อม หินหรือดินที่มี ช้างขน ชะโงก ออกมา <sup>(2)</sup> ปายลุน (ต), ภายหลัง (<sup>8)</sup> ผาถนา (๓) ปรารถนา <sup>(4)</sup> สังฆาฎิ ผ้า คลุม กันหนาว ที่ พระ ใช้ทาย ยน จิวร (6) โถมน โถมนาการ การชมเชย (6) อาราธนา โปรดปราน นับถือ บูชา การ อ่อนนอัม (พ) เชื้อเชิญนิมนต์ อ้อนวอน <sup>(7)</sup> เญยย ธรรมควรรู้, ใช้ ใญยธรรมก็ได้

ข้าแค่พระศ์ลาเจ้าคนเป็นที่เบ็ง แห่งโลก เจ้ากู่คน มีฤทธิ์อันมาก คน เป็นรูปแห่งพระพุทธเจ้า เจ้าจุ่งกระทำหือเปนหิตะสุขประโยชน์ แก่คน เป็น คันว่าท้าวพระยาทั้งหลายในประเทศอันอื่นแล เจ้าจุ่งลงมาสังคหะ "แก่ คู ับ ห ชาทงหลายแค่เคอะ

ในกาลนั้นพระศิสาเจ้า ก็กระทำฤทธิ์ชิ้นไปสู่อากาศแล้ว ลงมาตั้งอยู่ ภายบน <sup>(±)</sup> ผ่าดังฆาฏีแห่งมหาเถรเจ้าทั้งสามเป็นอัศจรรย์บ่เคยมิแหล่

พระมหาเถรทั้งสามคนนั้น ก็ประกอปร์ด้วยโสมนัสยินด์แล้ว ก็มาบอก

ศิลาเจ้าในมักเพื่อจักกระทำลังคหะแก่ท้าวพระยาทั้งหลายดังอัน ชียา อัน ไปแห่งพระศิดาเจ้านั้นเป็นการคีนักแหล่

"คมน<sup>(6)</sup> อันว่าชียาอันไปอยู่ทิศศะแห่งพระศ์ถาเจ้านั้น สุนทร<sup>์ (7)</sup> เป็นอัน ดีแหล่ ผิว์เจ้าทั้งหลายอาจเพื่อนำไปได้ดังอัน จุ่งนำไปเตือะ '' พระมหาเถรเจ้าทั้งสามคนกล่าวว่า "เราทั้งหลายก็อาจเพื่อจักนำเอาพระ

คิดาเจ้าไปได้แหล่มหาราชว่าอั้น พระยาอชาตศัตรูก็บูชาลักการพระศิลา 

พระยาอนุราชรู้ว่ามหาเถรเจ้าทั้งด้ามนำเอาพระศึกาเจ้ามาดังอัน ก็หือ นิมนต์เถรุเจ้าทั้งลำมมา บูชาพระศิลาเจ้าแล้ว ก็บูชามหาเถรเจ้าทั้งสำม

<sup>(1)</sup> เบ็ง (ต) พิ่ง (2) เจ้ากู่ตน(ต) เจ้าทุกคน (3) สังคหะ การชุมนุม การสะสม เรื่องย่อ การภาษา ช่วยเหลือ รักใคร่ <sup>(4)</sup> ปายยน (ต) ช้างยน <sup>(5)</sup> จิยา (ต) ยศ. เกียรติยศ <sup>(6)</sup> คมน์ (คะมะนะ) การไปมาถึงเช่น คมนาคม <sup>(7)</sup> สุนทร์ คำพูด งามดิ. น่ารัก, น่าชื่นชม

Е' М. Ноленіизои

บ ผู้โรผู้โวพโรฟู ผู้ประบบ เกิด เมหาหอห ្រា MICHUBIGINICA Chilbry

อหาเหยงนนนนหณีหาแง

M1660 iningidhillininh The hunding in the state of the PLUUMLO PALBILUI นูอนเจ้าหาครายกานการคราย nu and planty green

กมหาวทางหาวายการหลายการการการการการทางหวายแก

พงหนายสมหายาพระพุนาเอาพระพุนาอุ่นของหรภุญญาใจยาเพื่อหนามหายหนาย $\frac{1}{(5)}$ 

MCCOOLDUBLUM COLORICULO IN A MOLUCULO UN ALL MOLUCULO MOL กษาแทกพระคุณา **ผุ้** มีกุระ เกิมหแบบหลุ่วหมก็เกิมวงผบวถแมน

ยกานการก็ไว้การวินย์นกนาวนการกับการกา ไว้อำการวินย์เรื่องการเกิ

្រុក ្រុក ខេត្ត ខេត្ 78 6 14 9 Unharakolh

โนฐณะนหาเปลอนใหญ่ที่ คลามมามาการ หาะพุทธฐาไค่ถาเคา

onunnchunglephurchth

(R) F 作 マ 73 1 73 6 76 M 5

มี การ์ เกาหาย การ เกาหาย เกาหาย เกาหาย การ์ เกาหาย การ์ เกาหาย การ์ เกาหาย การ์ เกาหาย การ์ เกาหาย การ์ เกาหาย

ทกามนกาศการกระเทาคาทนเทนนกานหกายการกราวที่ เพาะเพ

พระมหาเกรเจาทร์ดามไปถึงเมืองกะเชื่อง 日ア วมและอนดโรนาหันกหน้อไปกันหุหนดเคารถเ รนาห

11 TPITA METABLIAN

บนแนนแนนแบนเนิน) หอหวเนหนะทอน

INTERPOLATION OF THE OFFICE OF THE PART MANAGER OF THE COLOR OF THE CO เมาหน 76 16 

(3) หมู่บำปรูเมลา กษามู่มีผู้ห (a) ដីវិត ម្នា (n) កើរដំ (s) 2011 2011 (I) บผาหหนอน พระยาละเชื่องก็นิมนต์พระศิลาเจ้าเพื่อหืออยู่ในเมืองของตน เถรเจ้าทั้ง สามก็ปูน้ำสังฆาฏิแล้วก็นิมนต์พระศิลาเจ้า ๆ ก็สยอง ชินสู่อากาศแล้วก็ ลงมาลู่น้ำสังฆาฏิเล่าแหล่

พระยาละเชื่องหันเป็น 2 อัศจรรย์คั้งอั้น ก็มีปี่คิโสมนัส ยืนดี แล้วก็ส่งเถร เจ้าทั้งสามไป พระมหาศิละวังสะเจ้าก็เอาพระศิลาเจ้าใส่ในบาตร์แล้วก็พา มาถึงเมืองส์ชนาลัย คือเมืองชะเลียง (คือสวรรคโลก)หั้นแหล่

พระยาชะเดียงก็บุชาพระศ์ ลาเจ้าแล้วก็บุชาเถรเจ้าทั้งล่ามคน แล้วก็ส่ง หื้อมา เถรเจ้าทั้งสามมาถึงเมืองนคร (อาพระศ์ ลาเจ้าไว้ในเมือง นครนั้นสิ้นกาลนานนักเบื้องหน้า แค่นั้นมา ในเมื่อ หมื่นลง ได้ไป กินเมือง นคร เจ้าหมื่นลงหื่อคนมาใหว้สาบอกข่าวพระศ์ ลาเจ้าแก่ พระยาโลกติ ลล กะ (คือพระเจ้าติโลกราช) พระเจ้าติโลกราช จึงหือไปนำ เอาพระศ์ ลา เจ้าตนนั้นมาไว้ในโรงอุโบสถวัดปาแลงหลวง ในการเมื่อพระมหาญาณะ โพชือยู่วัดป่าแลงนั้นแหล่

พระยาโลกติลลกะหือหมื่นคำปาเวียงดิน เอาพระศิลาเจ้าไปหือแก่พระ มหาญาณะโพชิเจ้าแหล่

พระมหาเถรญาณะโพชิเจ้า ก็หือสรงพระศึลาเจ้าหั้นแล ในชณะยาม นั้นห่าฝนใหญ่ก็ตกลงมามากนักแหล่

อำมาตย์ ใหญ่ผู้หนึ่ง ซื้อว่าหมื่นสารวิมลกิตติ สังฆการิ์ นั้นหือแบ้ง วิหาร เพื่อหือเป็นที่อยู่พระศิลาเจ้าในอาราม วัดหมื่นสาร แล้ว ก็ไปนำเอา

<sup>(1)</sup> สยอง (๓) ผยอง เหาะขึ้น ลอยขึ้น <sup>(2)</sup> หันเป็น เห็นเป็น <sup>(3)</sup> เมืองนคร จังหวัดลำปาง เขลางค์นคร <sup>(4)</sup> รวด (๓) เร็วไว เช่นรวดเดียว <sup>(5)</sup> ลงัชกริ ผู้ทำการ สงฆ์

พระคิดาเจ้ามาใวในวิหาร นั้น เพื่อจะหือรุ่งเรื่องแก่ศาสนาสิ้บ ๆ ไปพอ ๕๐๐๐ พระวัดสาแหต่

พระมหาลามิเจ้าตนเป็นล้งฆปรินายก (2)ในวัดหมื่นสารตนชื่อ พุทขญาณ ก็ได้ไปกินหัววัด (a) ส่วนดอกไม้ ก็นำเอา พระศิลาเจ้าไปบูชา สักการแล้ว ปายลุนก็หื้อเอาคืนมาไว้วัดหมื่นสารคั้งเก่าเล่าแล เพื่อ จะหื่อรุ่งเรื่องแก่ ค่าล์นาพระพุทธเจ้าเล่าแล จ ผ่ะ

ในกาลบัดนี้พระยาคนประกอปร์ชอบธรรมชื่อว่า โลกคิลลกะ (คิโลก ราช) คนเปนจำหมายแก่นวนูร์ (4) เชี่ยงใหม่นี้ ท่านมีวิสารท (5) องอาจ แกล้วกล้า มิบุญก็มาก มิ่ผะหยาฉลาดหลักแหลม ประจญแบ่ชำเศ็กทั้ง หลายท่านก็ได้เป็นพระเจ้าแผ่นดินในเมืองเชี่ยงใหม่ลานนาไทย หือตั้งโคม ไฟและค้นกุล้วยค้นอ้อยแค่คุ้มวงหลวงนั้นไป ตราบค่อเคา ถึงวัด หมื่นสาร นั้นแล ก็จิ๋งไปนำเอาพระศิลาเจ้ามาไว้ในหอพระแก้วในคุ้มหลวงแห่งคนใน บี่กัดเม็ด<sup>(7)</sup> ก็บูชาล์กการมากนักแลท้าวพระยาคนเป็นลูกหลานเหลน ก็ เพี่ยงย่อมบูชาลักการมากนักตราบถิ๋งในกาลบัดนี้แล

พังแรกแค่นั้นมาพระยาธรรมิกราชเจ้า ก็หือสรงพระศิลาเจ้าทุกบี้ ใน กาลใดฝนบคกก็หือสรงพระศิลาเจ้าในกาลนั้น ฝนก็คกลงมามากนัก ผู้ใด

มีบัญญาและจักว่าบ่เบิง "บูชาพระศิลาดังอันก็บ่ม่ลักคนแล พระศิลาเจ้าองค์นี้ ท้าวพระยาบูชาทุกเมื่อสื่บกันมาตราบถึงในวันนี้ก็มี อานุภาวะเศซะอัศจรรย์หาที่จักเปรียบเทียบบ่ได้แหล่ ผู้มีผะหยาก็เบิงล์ก การบูชามากนักแหล่

<sup>ู &</sup>lt;sup>(1)</sup> วิหาร ทิ่ประดิษฐพระพุทธรูปคู่กับโบสถั <sup>(2)</sup> ปรินายก ผู้นำบริวาร หวัหน้า ผู้ เป็นใหญ่ <sup>(3)</sup> กินหัววัด (ต.) ปกครองวัด <sup>(4)</sup> นาบุริ เมืองใหม่ <sup>(5)</sup> วิสารท (วิสาระทะ) มิ่สติ ฉลาด ชำนาญ แกล้ว์กล้า <sup>(6)</sup> ต่อเต่า (ต) ตลอด <sup>(7)</sup> ปี่ก๊ดเม็ด ปี่มะเมิย (8) ยู่เบิง (ต) ไม่ยังควร

บา เป็นเป็นอนปรากฏ แก NULL OF LEGGEN ALCONNACION ALCON ALC ุ าน ๆ ไม่ อาเพลานหากนอกนะเป็นทุ่มโรมาณเทาหมาทหาก เล่า บวเหมิบปวงหหุพประ ในเมื่อพารกิดาเค้าแดะมาอยู่ ในหอพระแก้กค้าแด้

นเล่นอดงได้ไหวพระพุทธเราราทุกอันเหต \*\* rara Breatáalaí üpaațe par tamwàit randro pwkweny กมากา กกิจอนก อโมาพพม กโมออนม อาพุกเยโ อพพทน นามากับ เกษาแบบ เกษาแ PLILLÝ WKWAÀ ロアリクト

Unn 污 มานานกลุ่นอากอนหน้ามูนานากานนั้นหนอ บานหมายานานานายายายหานต urripander ernantarium o uralicitum de noo หลดง (กุลกหนดิติยสเหพ) กุล ๑๑๑๑ ดในการคิดคุ อพกกนนในนนา ONLPIST CREDCENT CRUSTW ทานพระศักราเจานีกทฐาเชยหลับแบวน 909

<u> ชาเกิดคุ นักเกิดเนโ ๑ ชาแนเชาก ๑๑ กุลรัฐ อนหาเหมอิลิเดิละนาน</u> บาพระถุมญาโณ (หนิน) ไก้แต่มเชียหดิบเอา เชียนแก้วเมอเดือน

เหมิบระบา on medo altrinap נמונטטת נטונטן หนานเนเน a and พานารพุชานูกทายยนต์บเอาน ขาพารหนาจุฒนาไก (หนห) omae no wnthind mede noghhuing

nonalaganna ramanskanuogra UU PAPA ILLUUINATU UU

<sup>ះ</sup>ពេ រៈដែរ ច្រេំពក្ក (៧) ៤៧ (។) ៣ រៈចេគិរ ចរ៉ះករកែរបចគិរ <sup>(៦)</sup> រមេកំរ ก้อนเคอนิเ (พ.) นะที่ใช้กาไก้คังพเนเน <sup>(d.)</sup> หเวินนิ ซิพเกนิ <sup>(±)</sup> นเทสก ดเลสก ะ เรียน เรียกาแห (º) ในแคทัยทั้นหิ ในถืนใน (I) (a) สายยาย การการ

เชียงหมั้นเมืองเชียงใหม่ก็ถูกต้องตามตำนานบอกทุกประการบ่ผิดสักแห่ง เมื่อได้ตานานและพบพระคิ๋ลาแล้ว ผู้มีครัทธา หลาย คน เกิดความเลื่อม ใส่ได้สร้างเที่ยมขึ้นหลายองค์ ในค้าราชเดียวกันนั้นอุบาสกผู้หนึ่งชื่อว่า พระนายกคณานุการ (คือพระยาสามล้าน ๆ เสนาเชี่ยงใหม่) หือช่าง เอาชีเผ็ง เด็ก พิมพ์เอากับพระค์ตาแล้วห็อช่างหล่อ หลือขึ้นสำมองค์ ต่อมาถึงบจอ ไตย วาบเคาเล็ล จุลคักราช ๑๒๘๔ ค๋ว พระยาเด็ก ชาย ๆ เด่นาเชี่ยงใหม่หือข่างชวัก หนิดร้างขึ้นแถมองค์หนึ่ง กับพระค์ลาองค์เกาบผิดใหน เท่าว่า องค์เก่าเปนหินลี่ธรรมชาติแท้ องค์ ใหม่เป็นหินศิลาสม<sup>(7)</sup> ผิดกันเท่านี้ ในศักราช เดียว นั้นนักบุญทั้งหลายหือ ช่างส์ร้างแถม (8) องค์หนึ่ง องค์นี้หีนก็สิ่เคียวกันกับองค์ ใหม่ รวมทั้งเกา ทั้งใหม่พระศิลาเกิดมีลามองค์ พระอิริยาบทเหมือนพระศิลาแค่หล่อด้วย ทองลำมองค์ พระพุทธรูปอิริยาบถ <sup>(9)</sup> นี้กระทำเทียม <sup>(10)</sup> เมื่อพระไปบิณฑ บาศร์ ในเมืองราชคฤห์ เทวทัศ ห็อปล่อยช้างนาพาคีรื่อนตกมันหือไล่ พระเจ้า มหาอานันท์ส์ดะชิวิตร์ของท่านเพื่อพระเจ้าแด้ว เข้ารับหน้าช้าง ไว้วันนั้นแล

<sup>(1)</sup> ศรัทถ ความเลื่อมใส (2) ชี้เย็ง (ต.) ชี้ยั้ง <sup>(3)</sup> เต๊ก (ต) กด<sub>ู</sub> <sup>(4)</sup> ไตย ไทยเหนือ <sup>(5)</sup> ช่างขวัก ช่างสลัก <sup>(6)</sup> เท่าว่า (ฅ) ดังว่า ทว่า <sup>(7)</sup> สม (ฅ) รวมเข้า ด้วัยกัน ผสม <sup>(8)</sup> แถม (ต) เติม <sup>(9)</sup> อิริยาบท อาการเคลื่อนไหว <sup>(10)</sup> กระทำ เทียม ในที่นั้หมายว่าทำเพื่อระลิกถึง ไม่ใช่ปลอม (11) เทวทัต พระญาติพุทณจำเป็น ปรุริกษากรพระคงค์

## THE CHRONICLE OF THE STONE BUDDHA.

The funeral of Our Lord was celebrated by eight Princes in Kusinārai, the Prince of which laid claim to the remains. His claim was resisted by the remaining seven Princes who sent a letter to say they were building a *Stupu* to contain the bones which they asked should be delivered over to them.

A Brahmin who was the Teacher of all the eight Princes proclaimed it unseemly for them to wrangle over the Master's Bones. He had a measure made from a golden cocoanut shell which contained 32 handfulls. He then called for the Bones of Our Lord and distributed them equally in eight portions among the eight Princes.

They were all delighted and took back each his own share to his own country where it was deposited in Chetya made for the purpose.

Each of the eight portions of Our Lord's relics was what could be contained in sixteen cocoanut shells—being five shells of large bones, five of medium, and six of small bones.—There were thus in all forty shells of large bones, the same of medium bones, and forty-eight of small bones. The size of the large bones was equal to that of a bean; of the medium ones to that of half a grain of rice; of the small ones to that of a cabbage seed. The radiance of the large bones was as of gold; that of the medium ones as of pearl; that of the small ones as of a white flower. These eight portions of the relics spread their radiance over all four quarters of the compass...........(the distribution is described in detail). The portion allotted by the Brahmin to P'ya Achātāsātrā was conveyed by him to his kingdom of Rachaküt (Rachakāhā). Seven years seven months and seven days after our Lord Buddha's death he invited all the Bonzes to venerate the relics of our Lord's Bones, and he distributed alms.

P'ya Achātasatrū, who was wise in the eyes of his people, formed the pious design of fashioning a statue of Buddha, and sent to the sea for stone for engraving.

He had the master depicted in the action of begging in the city accompanied by the Lord Ananda with a begging bowl on his left, with the elephant Nārakiri behind him on his right—all three figures on the same stone surface a span and four inches in height and a span in breadth.

P'ya Achātasatrū and the Bonzes placed the image above the altar, after willing seven of the sacred relics in a gold receptacle to enter into the stone through a recess in the face of the Stone Buddha: one entered into the head; one into the forehead; one into the breast; two into the shoulders; and two between the knees—The Stone Buddha forthwith rose into the open air to show its power; it then returned to its place above the altar.

P'ya Achātasatrū had a shrine made for the Stone Buddha on an eminence upon a high mountain out of reach of the covetous. Down below be set up a platform for the worshipers.

Silawangsô, Rewăţţă, Nyānăkămip'on three "Thera" who were travelling from land to land worshiping the images and relics of Buddha came in the course of their travels to Rachakrüt and did reverence to the Stone Buddha on the Mountain Shrine.

Becoming desirous to obtain possession of the Stone Buddha, they spread out three yellow robes one upon another, and besought the Stone Buddha to come down to them. The Stone Buddha rose up in the air and descended upon the yellow robes spread out by the three Thera. They were overjoyed, and sent word of the happening by letter to Pya Achātāsātrū—He, on receipt thereof, declared that if the will of the Stone Buddha was for sharing life in common with them, its departure was well; and he gave them permission to take away the Stone Buddha, if they had the power to do so.

The three Thera replied that they had this power. Pya Achātasatrū did homage to the Stone Buddha and to the three Thera: he then put them on board a ship in which they reached Ceylon. There they rested.

P'ya Anurāt'ā, knowing how the three Thera had carried off the Stone Buddha, caused an invitation to be sent to them. When he had done homage to the Stone Buddha and to Thera, and had lustrated the Stone Buddha with perfumed water, a great shower of rain fell. He was overjoyed, and desired that the Stone Buddha and the three Thera should remain in his land of Anurāt'ā. They replied that since the will of the Stone Buddha was to share life in common with them, they would take it to Harip'unchai to be of service to a great number of merit makers. Having heard their words, and having done homage to the Stone Buddha, P'ya Anurāt'ā took the three Thera down to the boat in which he despatched them.

When they reached mid-ocean their drinking water gave out.

Whereupon they poured water upon the Stone Buddha, and straightway a heavy shower of rain fell supplying drinking water for those in the boat until they reached shore.

On disembarking, Silawongsô, the elder *Thera*, placed the Stone Buddha in his begging bowl, and carried it in turn with the younger *Thera*.

Upon reaching Lakhting, the three *Thera* bathed the Stone Buddha, following which there was a great downpour of rain. The worthy Prince of Lakhting greatly desired the Stone Buddha, and invited it to take up its abode in his kingdom. The three *Thera* met the request in the same way as they had already met a similar one. They spread out their robes on the ground and uttered an invitation to the Stone Buddha who soared up into the air and descended upon the robes.

Seeing that the decision was against him, the Prince of Lakhung gladly sent the three *Thera* upon their way. Silawongsô took the Stone Buddha in his begging bowl and proceeded to Sachanalai, which is Chalieng, or Sawankalok.

The Prince of Chalieng did homage to the Stone Buddha and to the three *Thera*, and sent them on their way. They arrived at Muang Nakôn and deposited the Stone Buddha there, where it remained for a long time.

When Mün Dong came and took over the governance of Muang Nakôn he sent to tell P'ya Tilōk (Tilōkarāt) of the Stone Buddha. Tilōk then sent and brought the Stone Buddha to Wat Padêng Mang in which it was deposited at the time when P'ra Mahāyānap'ote' was Abbot. The Abbot bathed the Stone Buddha; and straightway a great shower of rain came down.

A certain leader, Mün Nangsü Vimala Kitit had a shrine built as a dwelling for the Stone Buddha in Wat Mün Sān. He brought the Stone Buddha to that temple to be a shining light to the Faithful for 5000 years.

Put't'agan, the Abbot of Wat Mün Sān, on being translated to Wat Suan Dôk, took the Stone Buddha with him, but subsequently had it restored to Wat Mün Sān, where it was to remain as a shining beacon to the Faithful.

Tilok, the righteous, having vanquished all his enemies, became king of Chiengmai in the Lānnat'ai. He had illuminations set up on Banana and Sugar Cane stems all the way between his palace and Wat Mün Sān. He then went and took the Stone Buddha and placed it in the sanctuary at his Palace in the year kat mét. His great grandchildren and descendants up to the present day have venerated the Stone Buddha.

From the beginning onwards, in any year when there was a shortage of water, the Ruler had the Stone Buddha lustrated, and rain then fell in abundance.